
Universitatea �Ovidius� din Constanţa 

Facultatea de Teologie 

ŞCOALA DOCTORALĂ 

 

 

 

 

 

 

Imagine şi simbol în fresca Voroneţului 

- de la mărturia vechilor greci la mărturisirea patristică - 

 

REZUMATUL TEZEI DE DOCTORAT 

 

 

 

 

 

 

 

 

Coordonator: 

Prof. univ. dr. Gheorghe F. ANGHELESCU 

Doctorand: 

Monahia Gabriela PLATON  

 

 

 

 

 

- Constanţa - 

2013 

 



1 

 

 

 

CUPRINS 

 

Introducere                  
 
Partea I-a: Perspective generale de abordare a problematicii 
 
Cap. I. Un secol de cercetare a picturii murale medievale din Moldova 
1.1. Dezvoltarea crescândă a interesului acordat cercetării picturii murale medievale din 
Moldova 
1.2. Repere metodologice semnificative 
1.2.1. Monografia, piatră de temelie pentru cunoaşterea picturilor murale din bisericile 
bucovinene 
1.2.2. Eseul de interpretare � sinteză culturală pentru susţinerea unor ipoteze culturologice 
1.2.3. Deducerea aspectului şi semnificaţiilor iconografiei rareşiene direct din apologetica 
Ortodoxiei Răsăritene 
1.3. Exegeza Cinului 
1.4. Istoria cercetării profeţiilor Înţelepţilor Antichităţii 
Cap. II. Perspectiva teologică: Teologia Icoanei 
2.1. Principalele izvoare ale Teologiei Icoanei 
2.1.1. Icoana � obiect al tradiţiei 
2.1.2. Gândirea patristică: elaborarea Doctrinei Icoanelor 
2.1.3. Gândirea post patristică: aprofundarea Teologiei Icoanei 
2.2. Temele esenţiale ale Teologiei Icoanei 
2.2.1. Noţiunea de Icoană 
2.2.2. Raţiunea existenţei Icoanelor şi legitimitatea uzului (întrebuinţării) lor 
Cap. III. Perspectiva filosofică: Învăţătura Sfinţilor Părinţi şi interferenţele ei cu 
Filosofia Greacă Veche 
3.1. Filosofia Greacă Veche, fereastră către Teologia Creştină 
3.2. Raportarea Teologiei creştine la Filozofie 
3.3. Filosofia patristică şi Filosofia greacă 
3.4. Cele trei elemente constitutive ale gândirii patristice: Teologie, Filosofie şi 
Desăvârşire 
3.5. Estetica medievală 
 
Partea a II-a: Coordonatele spaţio-temporale ale iconografiei artei bizantine şi a picturii 
feudale româneşti 
Cap. IV. Arta bisericească bizantină 
4.1. Recurs la istorie 
4.2. Pictura murală bizantină. Clasicismul bizantin 
4.2.1. Doctrina imaginilor 
4.2.2. Erminiile 
4.3. Bizanţ după Bizanţ 
4.3.1. Evul mediu românesc. Cultură şi spiritualitate 
4.3.2. Epocile lui Ştefan cel Mare şi Petru Rareş 
Cap. V. Cinul, temă unică în lumea creştin ortodoxă 
5.1. Ierarhia cerească şi Ierarhia pământească 
5.2. Iconografie 
5.3. Semnificaţii 
 
 



2 

 

Cap. VI. Cronologia apariţiei şi dezvoltarea temei iconografice Înţelepţii elini - 
prevestitori ai mântuirii 
6.1. Imaginile şi profeţiile Filosofilor în pictura murală 
6.2. Asocierea temei Înţelepţilor antici la compoziţia Arborele lui Iesei 
6.3. Izvoare medievale 
6.3.1. Redacţiile greceşti ale profeţiilor Înţelepţilor Antichităţii din pictura murală 
 6.3.2. Profeţiile Înţelepţilor Antichităţii în operele de artă şi în   literatura de expresie slavonă 
şi slavo-rusă 
6.3.3. Spusele Înţelepţilor Antichităţii din pictura exterioară moldovenească ce NU sunt 
incluse în culegerile bizantine sau slavone de profeţii 
 
Partea a III-a: Temele iconografice Sfinţii Părinţi şi Înţelepţii antici în pictura exterioară 
a Bisericii Sfintei Mănăstiri Voroneţ 
Cap. VII. Mănăstirea Voroneţ - vatră de cultură şi civilizaţie 
7.1. Repere istorice 
7.2. Iconografie voroneţeană 
7.2.1. Pictura interioară 
7.2.2. Pictura exterioară 
Cap. VIII. Sfinţii Părinţi în reprezentarea Cinului de la Voroneţ 
8.1. Iconografia Cinului 
8.2. Evanghelia şi Apostolul în acţiune 
8.3. Semnificaţii teologice şi sens cultural-istoric 
Cap. IX. Înţelepţii Voroneţului 
9.1. Identificarea numelor şi reprezentarea grafică 
9.2. Profeţiile Înţelepţilor Antichităţii 
9.3. Semnificaţii teologice şi sens cultural-istoric 
 
Concluzii 
 
Bibliografie 
 I. Surse şi izvoare fundamentale (Izvoare biblice, Opere patristice, Opere filosofice, Căr�i 
liturgice şi de rit, Documente de arhivă �i manuscrise).  
II: Instrumente de lucru (dicţionare, enciclopedii, lexicoane, tratate/manuale universitare şi 
alte materiale de referinţă majoră). 
III. Căr�i, studii, articole (Volume de autor, Culegeri de studii şi articole/ Studii şi articole în 
culegeri, Studii �i articole în periodice, Cataloage, expozi�ii, albume). 
IV. Fresca Voroneţului.  
V. Resurse electronice. 
 
Anexe 
1. Cinul în pictura exterioară moldavă 
2. Filosofii şi Arborele lui Iesei în  pictura Moldovei medievale   
3. Profeţii ale Înţelepţilor antici  
4. Sfinţi Părinţi în pictura Mănăstirii Voroneţ 
5. Înţelepţii Voroneţului 
 
Abstract 
 
Cuvinte cheie: iconografie voroneţeană, teme iconografice, sfinţi părinţi, înţelepţii antici, 
filozofie patristică, teologia icoanei, arta bizantină, icoana bizantină, Moldova medievală, 
pictura murală medievală, mănăstirea Voroneţ.  



3 

 

 
 

Imagine şi simbol în fresca Voroneţului 

- de la mărturia vechilor greci la mărturisirea patristică - 

Rezumat 

 

 

Imaginea �i simbolul sunt două realităţi indisolubile prin care spiritul uman este ajutat să 

simtă şi să cunoască taina prezenţei reale a lui Dumnezeu în sânul Bisericii. Este specific 

cultului ortodox faptul că, prin intermediul simbolului, realismul liturgic nu conţine doar 

anamneza evenimentelor evanghelice şi ecleziale în reprezentări simbolice sau figuri estetice, 

ci chiar împlinirea, actualizarea lor continuă. Arta ortodoxă nu este o disciplină anexă a 

Teologiei, este mai degrabă aplicarea ei practică şi efectiv trăită, dreapta credinţă fiind norma 

dreptei preamăriri. 

Dintre toate contribuţiile româneşti la patrimoniul Artei universale, cea care a reuşit să 

atragă mai mult atenţia specialiştilor şi a amatorilor este, neîndoielnic, pictura exterioară din 

Moldova secolului al XVI-lea. În bogata sa bibliografie, studiul sincretic al diferitelor teme 

iconografice a rămas un domeniu oarecum marginal. Victimă a diviziunii închise în sine a 

disciplinelor, acesta a făcut cel mai adesea obiectul unor studii doar teologice, istorice, 

literare, de istorie a artei şi abia mai recent a unor studii comparate.  

Întemeindu-mă pe aceste realităţi şi pe voinţa de a arăta cum anume Teologia Sfinţilor 

Părinţi îşi găseşte aplicarea în înţelegerea picturii murale medievale din Nordul Moldovei, am 

abordat în teza de doctorat reprezentarea Sfinţilor Părinţi şi a Înţelepţilor antici în pictura 

murală exterioară a Mănăstirii Voroneţ ca Imagine şi simbol.  

Alegerea acestor reprezentări se impunea între toate celelalte, dat fiind faptul că cele două 

ansambluri iconografice în care sunt incluse (Arborele lui Iesei şi Cinul/Rugăciunea tuturor 

Sfinţilor), alături de Judecata de Apoi, sunt emblematice pentru pictura exterioară a Bisericii 

Sfântul Gheorghe de la Mănăstirea Voroneţ: din întreaga lume bizantină, Cinul �i Arborele 

lui Iesei de aici sunt cel mai bine conservate, iar compoziţia lor este şi cea mai riguroasă, 

Vorone�ul se vădeşte încă o dată ca o realitate iconografică cu valoare de simbol �i putere 

de exemplu pentru întreaga pictura murală post-bizantină. Obiectivele prezentei teze nu se 

rezumă doar la atât. Ele vizează, în acelaşi timp, sistematizarea izvoarelor, stabilirea 

interdependenţei între mărturiile cuprinse în tradiţia patristică, contextul istoric şi climatul 

spiritual în care s-a realizat pictura exterioară şi mărturiile zugrăvite în fresca Voroneţului, şi, 

pe baza lor, emiterea unor ipoteze legate de motivaţia apariţiei acestor teme în pictura 

exterioară moldovenească. 

 



4 

 

Partea I-a: Perspective generale de abordare a problematicii 

Prima parte a lucrării fixează cadrul teoretico-metodologic în care se situează abordarea 

picturii murale din Moldova medievală. Întrucât această problematică beneficiază de o 

bibliografie substanţială, lucrarea debutează cu un capitol de istoriografie (cap.I: Un secol de 

cercetare a picturii murale medievale din Moldova) care încercă o sistematizare pe axa timp a 

principalelor direcţii de cercetare. Nu este vorba aici de o prezentare a surselor, nici de 

explorarea lor exhaustivă, ci de constituirea argumentaţiei necesare pentru trecerea de la 

iconografie la iconologie. Pentru că picturile murale nu sunt accesibile decât dacă ochiul este 

învăţat să le �asculte� ca atare, următoarele capitole sunt alocate stabilirii coordonatelor 

cadrului general de analiză: perspectiva teologică - Teologia Icoanei (cap. II) şi perspectiva 

filosofică - Învăţătura Sfinţilor Părinţi şi interferenţele ei cu Filosofia greacă veche (cap. III). 

 

Cap. I. Un secol de cercetare a picturii murale medievale din Moldova 

Frescele exterioare moldoveneşti, împărăteşti mantii colorate care, în secolul al XVI-lea, 

au fost aşezate pe umerii de piatră ai ctitoriilor domneşti�(V. Drăguţ,1982) au reuşit să atragă 

atenţia amatorilor şi specialiştilor înregistrându-se un secol de cercetare a picturii murale 

medievale din Moldova.  

De la sfârşitul secolului al XIX-lea şicontinuândcu  prima parte a secolului XX, frescele 

postbizantine ale bisericilor bucovinene au fost redescoperite de istorici, întâi de cercetători 

amatori locali, apoi de istoricul de artă vienez Josef Strzygovski, al cărui elev polonez, 

Wladislaw Podlacha, a realizat prima monografie a acestor picturi. Studierea lor a luat 

amploare prin activitatea unor bizantinologi ale căror opere rămân şi astăzi lucrări de 

referinţă: francezii Charles Diehl, Louis Brehiér, Henri Focillon, Paul Henry, André Grabar, 

arhitectul spaniol Puig i Cadafalch şi istoricul de artă britanic David Talbot Rice. În ţara 

noastră, ele au atras atenţia şi pasiunea unor personalităţi de prestigiu, precum Vasile Grecu, 

Nicolae Iorga, Gheorghe Balş, I. D. Ştefănescu, George Oprescu, Virgil Vătăşianu, Petru 

Comarnescu, Grigore Nandriş. Un bogat tezaur de informaţii asupra picturii murale medievale 

din Moldova îl cuprind numeroasele articole şi studii mai mici, răspândite în revistele 

noastre bisericeşti mai ales: Biserica Ortodoxă Română, Glasul Bisericii, Mitropolia 

Moldovei. 

Din cea de a doua parte a secolului al XX-lea, se constată nu numai o 

dezvoltare a interesului acordat picturii murale medievale româneşti dar şi un spirit 

nou, de justă înţelegere şi preţuire a acestor valori ale artei bizantine. Contribuţiile 

�şcoli� întemeiate de Vasile Drăguţ sunt materializate în articolele şi studiile publicate, în 

comunicările susţinute la diferite manifestări ştiinţifice, albumele dedicate monumentelor din 

nordul Moldovei, re-editarea unor texte de cercetare istoriografică la interval de mulţi ani de 



5 

 

la elaborare, utilizând un impresionant aparat critic şi, nu în ultimul rând, cursurile de ghizi 

organizate pentru muzeografii din mănăstirile din Moldova. În diferite lucrări, bizantinologi 

de peste hotare, oameni de cultură şi specialişti din ţara noastră demonstrează, în spiritul unei 

înalte rigori ştiinţifice, că arta moldovenească datorată meşterilor lui Ştefan cel Mare, Petru 

Rareş, Alexandru Lăpuşneanu sau Ieremia Movilă nu este, aşa cum unii mai înclină să creadă, 

un fenomen provincial şi secundar al artei bizantine. În ultimele două decenii, se continuă 

tradiţia albumelor şi a lucrărilor editate de oameni de cultură, dar cercetările se orientează mai 

mult spre crearea unor teologii şi filosofii în imagini (Anca Vasiliu, Ileana Stănculescu) şi spre 

prezentarea relaţiei dintre modificările estetice şi restaurare (Ovidiu Boldura). Alte lucrări, 

mai detaliate, abordează conţinutul programelor iconografice ale unor monumente restaurate. 

O preţioasă contribuţie este adusă din perspectivă transdisciplinară de istoricul Andrei Eşanu, 

şi istoricul de artă Constantin Ion Ciobanu.  

Este semnificativ faptul că, în cercetarea picturii murale medievale, putem desprinde o 

evoluţie a ipostazelor metodologice: de la studiul ştiinţific riguros monografic (Wladyslaw 

Podlacha, 1910), prin eseul de interpretare (Grigore Nandriş, 1962) pentru a ajunge la o nouă 

ipostază metodologică - deducerea aspectului şi semnificaţiilor iconografiei rareşiene direct 

din Apologetica Ortodoxiei Răsăritene (Vasile Drăguţ, 1986). Această ultimă direcţie 

metodologică, deopotrivă inaugurală şi recapitulativă, determină orientarea eminamente 

duhovnicească a structurii expozitive a discursului, ale cărei concluzii mizează, pentru prima 

dată, exclusiv pe fundamentul religios al iconografiilor, schimbarea cheii de decriptare ale 

originii şi motivaţiei programului iconografic rareşian, început în vremea lui Ştefan cel Mare.  

În bibliografia studiată nu am putut identifica nici o lucrare care să se refere explicit la 

iconografia Sfinţilor Părinţi în pictura exterioară din Moldova medievală, prezenţa Sfinţilor 

Părinţi fiind doar semnalată în cadrul marilor teme iconografice Cinul, Judecata de Apoi, 

scene din viaţa Sfinţilor (Sf. Nicolae, Antonie, Pahomie). Interpretările eterogene propuse de 

diferiţi cercetători (Wladislaw Podlacha, Paul Henry, I. D. Ştefănescu, André Grabar, Sorin 

Ulea, Virgil Vătăşianu, Vasile Drăguţ, Grigore Nandriş, Ene Branişte, Wilhelm Nyssen, 

Răzvan Teodorescu, Sorin Dumitrescu, Anca Vasiliu ş.a.) probează, o dată în plus, 

complexitatea mesajului acestei teme iconografice, lipsa unor fenomene similare în pictura 

altor ţări ortodoxe şi dependenţa exegezei de conjunctura istorică, de opţiunile ideologice sau 

religioase ale semnatarilor studiilor, precum şi de instrumentarul ştiinţific al perioadelor în 

care au fost efectuate interpretările. 

Profeţiile şi imaginile înţelepţilor elini au servit drept obiect de studiu mai multor 

generaţii de savanţi.  Constantin Ion Ciobanu (2007) realizează o prezentare a principalelor 

contribuţii aduse de-a lungul timpului în cercetarea �profeţiilor� înţelepţilor antici.  În istoria 

modernă, cercetarea acestor profeţii începe acum 300 de ani, când a fost publicată epistola lui 



6 

 

Richard Bentley �ad Millium�. Studiile fundamentale au fost realizate abia în prima jumătate 

a secolului al XX-lea şi aparţin bizantinologul grec Nikos A. Bees, filologului austriac Adolf 

von Premerstein şi filologului german Hartmut Erbse. În a doua jumătate a secolului XX apar 

studii importante referitoare la spusele şi imaginile filosofilor antici. Am reţinut doar câteva 

elemente semnificative pentru tema noastră din contribuţia adusă de cercetătorul bulgar Ivan 

Dujcev, cercetătorul sârb Dejan Medaković, cercetătoarea rusă N. A. Kazakova, profesorul 

grec K. Spetsieris şi istoricul de artă bulgar Atanas Bojkov. Cercetările realizate de specialişti 

români asupra prezenţei înţelepţilor antici în pictura murală din Bucovina se înscriu 

semnificativ în istoria cercetării temei, îndeosebi prin Vasile Grecu, Ştefan Bârsănescu, 

Grigore Nandriş, Silviu Dragomir.  

Lecturate pentru prima dată sau corectate în baza manuscriselor de epocă, inscripţiile 

slavone din frescele moldave, prezente în partea a II-a a lucrării lui Constantin Ion Ciobanu, 

ne-au oferit posibilitatea continuării investigaţiilor din perspectiva raportului text scris � 

imagine pictată în cazul special al Bisericii Sfântul Gheorghe a Sfintei Mănăstiri Voroneţ. 

 

Cap. II. Perspectiva teologică: Teologia Icoanei  

Sfinţii Părinţi au fost cei care au pus la punct o primă Teologie a Icoanei demnă de acest 

nume. Ea, această învăţătură apoteotică, recapitulează, în registrul maturităţii, toată 

reflecţia teologică a Răsăritului Bizantin, stabilind � pentru totdeauna � contrapunctul vizual 

al comuniunii euharistice. (W. Nyssen, 1973). Este semnificativ faptul că duminica în care s-a 

săvârşit actul solemn de cinstire a Sfintelor Icoane, prima din postul Paştilor, s-a numit 

Duminica Ortodoxiei, iar înfăţişări ale Sinoadelor sunt prezente în pictura murală moldavă. 

Elaborarea şi aprofundarea Teologiei Icoanei a revenit apoi posterităţii teologice, 

reprezentată în timpurile mai apropiate de Serghei Bulgakov, Hans Urs von Balthasar, Leonid 

Uspensky, Pavel Evdokimov, Christoph von Schönborn şi, nu în ultimul rând, desigur, 

Părintele Dumitru Stăniloae. Graţie neobişnuitei anverguri a resurselor, dar şi seninătăţii sale 

funciare, Părintele Stăniloae a putut evita, în edificarea Teologiei Icoanei, cadrul prea 

circumstanţiat, limitativ, inerent literaturii de factură polemică, pentru a-şi situa demersul în 

sfera perenă a marii Teologii, Iconologie patristică, pentru a edifica, în capitolele principale, 

cel puţin, o Iconologie ortodoxă.  

Potrivit perspectivei teologice, Icoana dezvăluie omului modern atributele sale: ea este 

realistă şi simbolică, personală şi comunitară, temporală şi eshatologică, imanentă şi 

transcendentă, transformatoare, doxologică şi liturgică. Icoana ortodoxă devine astfel expresia 

exterioară a stării de transfigurare a omului, a Sfinţirii Sale în lumina divină necreată (IPS 

Pimen, 2007). 

 



7 

 

Cap. III. Perspectiva filosofică: Învăţătura Sfinţilor Părinţi şi interferenţele ei cu Filosofia 
Greacă Veche 

Gândirea Sfinţilor Părinţi poartă hlamida imperială a graţiei şi a frumosului întrucât 

ritmul şi armonia orchestrează elementele constitutive ale gândirii patristice.(I. 

Coman,1997). Filosoful creştin se serveşte de haina şi decorul elinilor, dar în ceea ce priveşte 

adevărul şi înălţimea, acestea le ia de la noi (P.F. Daniel, 2010) pentru că este un singur loc 

unde se află izvorul adevăratei învăţături venite de la Însuşi Dumnezeu, neîmpuţinată de-a 

lungul veacurilor, ci pururea proaspătă...Acest loc este Biserica Ortodoxă a lui Hristos, 

izvorul este Harul Preasfântului Duh, iar adevăraţii dascăli ai dumnezeieştii dogme ce se 

revarsă din acest izvor sunt Sfinţii Părinţi ai Bisericii Ortodoxe. (Ieromonahul Damaschin, 

2005)  

Dacă Vechiul Testament poate fi considerat, după cuvântul Sfântului Apostol Pavel, ca 

un pedagog către Hristos pentru evrei, tot astfel şi Filosofia antică a îndeplinit, în lumea 

păgână, acelaşi rol de pedagog spre Hristos.(D. Popescu,1983). Ca o dovadă a preţuirii lor, în 

pictura murală, reprezentarea genealogiei Mântuitorului (Arborele lui Iesei) este însoţită de 

chipurile Înţelepţilor Antichităţii. Filosofia greacă se deschide spre ceea ce deja se închegase 

ca filosofie a viitorului. Căci de câteva secole, odată cu creştinismul şi, se înţelege că, 

înlăuntrul său, dar radiind, o nouă filosofie (posibilă) devenea tot mai reală. (G. Vlăduţescu, 

1995)  

În pictura murală, prin cuvintele de pe filactere, sensul prezenţei Înţelepţilor antichităţii 

este extins de la domeniul istoric la cel simbolic: filosofii şi scriitorii greci sunt puşi în slujba 

Celui dorit de popoare, ca unii care au răspândit şi în afara Israelului cunoştinţa despre El, 

cunoştinţă care tinde după El în sensul în care Sf.Clement de Alexandria vorbeşte despre 

Logosul seminal. 

 

Partea a II-a: Coordonatele spaţio-temporale ale iconografiei artei bizantine şi a picturii 
feudale româneşti 

Partea a doua este rezervată studiului imaginii şi simbolurilor iconografice din 

perspectiva paradigmei culturale bizantine şi postbizantine: Arta bisericească bizantină (cap. 

IV), reprezentările Sfinţilor Părinţi în pictura murală exterioară (cap. V: Sfinţii Părinţi. Teme 

iconografice) şi cronologia apariţiei şi dezvoltării temei: Înţelepţii elini - prevestitori ai 

mântuirii (cap. VI). Analiza comparativ-cronologică realizată îşi propune să demonstreze că, 

şi în cazul celor două teme, aşa cum afirma Nicolae Iorga, totul este strict bizantin şi, în 

acelaşi timp, totul este foarte nou. 

Cap. IV. Arta bisericească bizantină 

Societatea medievală prezenta o lume pentru care adevărul este ceva deja existent, 

conceput şi absolut întruchipat în concepţia creştină despre lume. Acest adevăr şi-a găsit 



8 

 

expresie în toate manifestările culturale medievale. Din această cauză vorbim despre 

sincretismul medieval, care nu ne permite întotdeauna să desluşim clar Ştiinţa, Teologia, 

Filosofia, Literatura cultivată, etc. una de alta. Creştinismul le face să fie permanent una în 

alta ca un tot întreg.  

În raport cu împrejurările istorice, pictura murală a străbătut un neîncetat proces de 

transformare iconografică şi formală, ceea ce face posibilă şi chiar obligă delimitarea unor 

epoci istorice cu personalitate proprie. Fără să ne propunem să facem un inventar al 

controverselor privitoare la procesul de constituire, la aria teritorială şi la problemele de stil 

ale artei bizantine, apare ca necesară evocarea unor aspecte semnificative pentru tema noastră 

(4.1.1. Repere istorice). 

Pictura bizantină e o imagine pentru ochii interiori, ea trece dincolo de aparenţa fiinţelor 

şi a lucrurilor tocmai pentru a le transmite esenţa. Giorgios Kordis (2008) recuperează, pentru 

Erminia picturii bizantine, adevărul fundamental conform căruia lumea aceasta creată de 

Dumnezeu şi toate posibilităţile de rodire sau de exprimare închise potenţial în ea, au un 

singur scop, acela de a funcţiona ca mijloc de comunicare prin participare între oameni şi 

Dumnezeu precum şi între oameni într-olaltă.  

Arta religioasă în genere şi arta eclezială în special a fost şi este definită ca artă prin 

excelenţă canonică. Decurgând din autoritatea spirituală a Sinţilor Părinţi, conform unei 

practici statornicite, devenită tradiţie, consfinţită ca atare de Sinodul al VII-lea ecumenic, 

caracterul quasi-normativ al artei creştine are în vedere mai degrabă conţinutul, concepţia, 

decât expresia care lasă meşteşugul la latitudinea artistului.  

În cadrul artei bizantine, fiecare popor şi-a exprimat sufletul său şi acela al epocii. 

Iconografia, bizantină la origine, în liniile mari şi în spiritul său, a evoluat în timp în legătură 

cu împrejurările sociale şi istorice, încorporând şi fructificând aportul şi geniul artiştilor 

creatori. 

Pentru că influenţa Bizanţului în aria creştinismului răsăritean nu a fost o realitate 

politică, ci una spirituală şi culturală, după căderea Constantinopolului, rămân vii civilizaţia, 

instituţiile, tipul de sistem politic, arta bizantină şi tot ceea ce dă expresia acelei sinteze, 

împlinite peste veacuri, între moştenirea intelectuală elenistică, dreptul civil roman şi religia 

ortodoxă. Situate la locul de întâlnire al marilor culturi europene, Ţările Române au fost, de-a 

lungul Evului mediu, vetre de artă cu autentică personalitate, în măsură să interpreteze în 

forme strict originale modelele propuse de Orientul bizantin, pe de o parte, de Occidentul 

romanic, gotic sau baroc, pe de altă parte. 

Bogată în conţinut, impresionantă şi autentică, artă românească medievală aduce mărturia 

unui lung trecut de muncă şi constituie, în acelaşi timp, un izvor elocvent de înţelegere a 



9 

 

Evului Mediu, care la noi, stăruie până în primele decenii ale secolului al XIX-lea. Ea 

reprezintă şi una din contribuţiile noastre la Arta Europei. 

 În secolele XV-XVI, Moldova trece printr-o epocă de glorie atât în plan militar-politic 

cât şi cultural. Aceasta a făcut posibile performanţele remarcabile aproape în toate domeniile 

de activitate cultural-artistică medievală. Spre deosebire de arhitectură, în care elementul 

occidental joacă un rol important, pictura moldovenească a rămas fidelă esteticii bizantine. Nu 

întâmplător în această perioadă a apărut cel mai original fenomen al artei medievale 

româneşti, unic pe lume: pictura exterioară, care acoperă în întregime faţadele bisericilor.  

După căderea Constantinopolului sub puterea otomană, arta veche românească a continuat 

să înflorească, diversificându-se neîncetat, dovadă că fiinţa ei nu a fost nicidecum condiţionată 

de existenţa Bizanţului. Dimpotrivă, după dispariţia imperiului bizantin, ţările române au 

exercitat chiar o influenţă semnificativă asupra multor centre din Orientul ortodox, 

determinând noi fenomene şi forme artistice, exemplul cel mai concludent fiind oferit de 

realizările de la muntele Athos, din secolele XVI�XVII. Bizanţ după Bizanţ se impune cu 

prestigiu ca o realitate istorică şi cultural-artistică favorizată de existenţa generoaselor focare de 

cultură şi artă din ţările române. Arta românească nu a fost, câtuşi de puţin, un fapt periferic, 

nici un epigon al culturii şi artei bizantine: Ea este opera colectivă a unui popor care a ştiut 

să se opună grelelor vitregii cu care l-a confruntat istoria şi care nu a încetat nici o clipă să 

creeze întru frumos, făcând să vibreze în asprimea zidurilor sau în modularea culorilor, 

permanenta sa aspiraţie către libertate. (N. Iorga, 1972) 

Mai mult decât atât, faptul că pictura exterioară din Moldova medievală nu este un 

fenomen de împrumut, ci s-a constituit şi dezvoltat în arealul nord-carpatic-bucovinean este 

probat şi de evoluţia istorică a acestei picturi, de înnoirile de tehnologie necesare unor fresce 

expuse intemperiilor, de particularităţile arhitectonice ale lăcaşurilor moldave din sec. al XVI-

lea, interiorul cărora, fiind lipsit de nave laterale, nu permitea prezentarea plenară a 

programului iconografic ortodox constituit la acea epocă. Poate că, în ingeniozitatea lor, 

zugravii români au văzut o reprezentare simbolică: lumea vechi-testamentară de afară (dar şi 

cultura vremii lor şi a noastră, deopotrivă, cultura de exterior) şi lumea cea nou-testamentară 

dinlăuntru, prefigurată de primele şi conţinută de ele, adăpostită de biserică, promisiunea 

mântuirii. (W. Nyssen, 1978). 

Cap. V. Cinul, temă unică în lumea creştin ortodoxă 

Temă principală a picturii exterioare şi cheia întregului program iconografic, ampla 

compoziţie desfăşurată pe suprafaţa exterioară a pereţilor altarului bisericilor rareşiene nu 

poate fi explicată şi înţeleasă fără a face apel la principala ei sursă de inspiraţie, care 

este cunoscuta operă teologică Ierarhia cerească şi Ierarhia bisericească a Sfântului Dionisie 

Areopagitul. 



10 

 

Sfinţita rânduială are drept scop asemănarea şi unirea cu Dumnezeu, pe cât este cu 

putinţă, avându-l pe El drept călăuzitor. Deoarece comuniunea cu Dumnezeu nu se poate face 

decât prin rugăciune, această Ierarhie este înfăţişată ca o procesiune cosmică surprinsă în actul 

rugăciunii şi întruchipează participarea laolaltă a ordinelor fiinţelor mai presus de ceruri şi a 

celor ce au fost sfinţiţi prin tainele ierarhice şi prin tradiţie, pentru săvârşirea sfinţitei slujbe de 

introducere în cele tainice, la Marea Liturghie care întâmpină cea de-a Doua Venire a Fiului 

lui Dumnezeu. Străduindu-se să reproducă o imagine perfectă (a lui Dumnezeu), ele se înalţă 

din toate puterile către Arhetipul lor şi la rândul lor se apleacă, asemenea divinităţii, către 

esenţele inferioare, ca să le transforme, scria părintele Dumitru Stăniloae. În pofida faptului 

că în sens descendent legea ierarhiei cetelor preoţeşti iniţiatoare şi sfinţitoare se mai slăbeşte 

în raport cu aceea a cetelor care sunt curăţite (călugării, poporul sfânt şi catehumenii), unitatea 

universală este riguros menţinută. In viziunea areopagică, Liturghia şi Biserica devin o 

singură coralitate pământească şi cerească.  

În seria frescelor exterioare, frescele absidei se constituie într-o unitate de sine stătătoare. 

Ele se alcătuiesc din figuri izolate �i prezintă o trecere în revistă a tuturor tipurilor principale 

de sfin�i, cunoscu�i în iconografia bizantină din secolele al XVI-lea �i al XVII-lea.  

În Moldova medievală, această temă iconografică este tratată peste tot după acelaşi 

principiu, rezultând o identitate aproape totală a programului iconografic. Frescele 

absidei sunt aşezate simetric: personajele principale situate pe linia mijlocie a absidei 

răsăritene grupează în jurul lor, de ambele părţi, câteva rânduri de sfinţi, care de obicei sunt în 

oarecare legătură între ei. O astfel de înfăţişare a principalelor ipostaze dumnezeieşti este 

necunoscută vechii picturi bizantine. Ea se întâlneşte în mozaicurile şi frescele bisericii Karye 

Cami din Constantinopol, dar apare în pictura murală începând cu secolul al XVI-lea, mai 

ales sub influenţa miniaturilor care ilustrează psaltirile şi comentariile textelor psalmilor. 

Chiar şi specialişti care sunt de părere că acest prototip nu a fost elaborat în 

Moldova recunosc faptul că este vorba cel puţin de o versiune moldovenească a lui, dacă 

nu chiar de o viziune originală, datorată Mitropolitului cărturar Grigorie Roşca, o 

compoziţie comparabilă cu giganticele iconostase ruseşti. Artistul care zugrăvea aceste 

numeroase personaje - sau cel care-i indica programul - îşi dădea perfect seama de 

importanţa subiectului: alegerea absidelor, loc dintre cele mai onorabile din biserică, o 

dovedeşte din plin, dar minuţiozitatea execuţiei ne arată grija cu care a fost alcătuită 

compoziţia, ca şi respectul faţă de Ierarhie. 

Analiza acestei teme explică atât consecvenţa programului iconografic al picturii 

murale cât şi semnificaţia sa: o viziune a Bisericii triumfătoare, de la corurile îngereşti 

(puterile cereşti ce ridică imnuri de slavă lui Dumnezeu) la figurile ale istoriei Bisericii pe 

care credinciosul trebuie să le venereze şi, la nevoie, să le imite (profeţii care au vestit 



11 

 

venirea Mântuitorului, apostolii care i-au răspândit învăţăturile, episcopii care au fost 

urmaşii lui, mucenicii, duhovnicii şi sfinţii sihaştri care i-au închinat propria lor viaţă şi 

uneori i-au şi adus-o drept jertfă, pentru a da ascultare poruncilor Sale). Toţi aceştia sunt 

grupaţi potrivit unei foarte savante ierarhii, dar călugării, aflaţi în partea de jos, fac în 

acelaşi timp, s-ar putea spune, legătura între cer şi pământ. Ei atestă, prin însăşi 

prezenţa lor, că îndeplinirea strictă a îndatoririlor vieţii monahale are drept rezultat 

aşezarea lor în lăcaşul dreptfericiţilor, încurajându-şi astfel fraţii din mănăstirea 

respectivă să-i imite. Prin mijlocirea Icoanei, între creştinul care se roagă şi taina sau persoana 

reprezentate iconografic  se stabileşte o adevărată relaţie personală. Iată de ce Ortodoxia 

afirmă rolul diaconal al actelor sacramentale ca şi al Icoanei, care este acela de a sluji - 

prin sfinţirea inimii şi minţii omeneşti - la întruparea tot mai deplină a împărăţiei lui 

Dumnezeu în realităţile cele mai concrete ale lumii. 

 

Cap. VI: Cronologia apariţiei şi dezvoltarea temei iconografice Înţelepţii elini - 
prevestitori ai mântuirii 

Epocile elenistică şi romană imperială au lăsat moştenire Bizanţului numele şi spusele 

legislatorilor şi moraliştilor perioadei arhaice (sec.VII-VI î. Hr), cunoscuţi în istoria Filosofiei 

ca cei şapte înţelepţi ai Antichităţii.  

Elementul profetic prezent în spusele înţelepţilor, legislatorilor şi scriitorilor antici are o 

istorie milenară şi descinde încă din sursele literare ale Antichităţii târzii şi ale Imperiului 

Bizantin timpuriu. Pe parcursul istoriei bizantine, spusele înţelepţilor antici s-au transformat 

într-un gen de literatură oraculară, de factură populară. Menirea acestei literaturi era să 

confirme, prin autoritatea legendarilor filosofi, justeţea Teologiei creştine, a dogmelor 

referitoare la Sfânta Treime şi la neprihănirea Fecioarei, la cea de a doua venire a lui Mesia şi 

la venerarea Mariei în calitate de Theotokos (Mamă a lui Dumnezeu). Apelează la acest gen 

de literatură populară chiar şi unii Părinţi ai Bisericii (în special Sf. Chiril al Alexandriei).  

Moldova a jucat un rol important în definitivarea redacţiilor slavone a profeţiilor 

înţelepţilor antici. Acest lucru devine evident dacă comparăm variantele sârbeşti, 

moldoveneşti şi ruseşti ale redacţiilor slavone a acestor profeţii. Variantele prezente în pictura 

exterioară moldavă din secolul al XVI-lea, ocupă un loc intermediar între variantele 

profeţiilor corespunzătoare din ultimul capitol al Albinei sârbeşti � pe de o parte � şi 

variantele din Viaţa despotului Stefan Lazarevici şi din manuscrisele ruseşti (Tuşin, 

Cronograful rus etc.) � pe de altă parte.  

Conservarea precară a chipurilor şi a inscripţiilor Înţelepţilor Antichităţii din pictura 

murală bizantină şi post-bizantină a simplificat şi a deformat substanţial problema originii 

imaginii conjugate a Arborelui lui Iesei şi a Filosofilor păgâni. 

 



12 

 

Partea a III-a: Temele iconografice Sfinţii Părinţi şi Înţelepţii antici în pictura exterioară 
a Bisericii Sfintei Mănăstiri Voroneţ 

Cea de a treia parte îşi propune să releve împletirea dimensiunilor anterior prezentate în 

iconografia voroneţeană � Mănăstirea Voroneţ, vatră de cultură şi civilizaţie (cap. VII), 

descrierea şi decriptarea prezenţei Sfinţilor Părinţi şi a Filosofilor antici în programul 

iconografic al Bisericii Sf. Gheorghe de la Mănăstirea Voroneţ: Sfinţii Părinţi (cap. VIII) şi 

Înţelepţii elini (cap. IX) conducând la interpretarea semnificaţiei teologice a prezenţei acestor 

teme în programul iconografic al Moldovei medievale şi demonstrarea caracterul lor profund 

tradiţional şi patristic. Alături de  semnificaţiile teologice şi valoarea artistică a reprezentărilor 

este subliniat sensul lor  cultural-istoric.  

 

Cap. VII. Mănăstirea Voroneţ - vatră de cultură şi civilizaţie 

Mănăstirea Voroneţ ocupă un loc aparte în istoria Bisericii, artei şi culturii româneşti.  În 

cele peste şase secole de la întemeierea mănăstirii putem distinge trei importante perioade 

istorice: prima, de la întemeierea aşezământului monahal cu călugări din timpul domniei lui 

Alexandru cel Bun (cel mai probabil din perioada 1400-1410) şi până la 1785 când este 

desfiinţată de către autorităţile austriece; a doua, de la 1785 până în 1991, când biserica este 

transformată în biserică parohială şi mai apoi monument istoric şi a treia, de la redeschidere (1 

aprilie 1991) până astăzi, reînviată, ca mănăstire de călugăriţe. 

Biserica actuală a Mănăstirii Voroneţ este ctitoria slăvitului voievod Sfântul Ştefan cel 

Mare, ridicată în 1488, în numai trei luni şi trei săptămâni (din 26 mai până la 14 septembrie, 

când a şi fost sfinţită cu hramul ales de Sf. Daniil Sihastrul, Sfântul Mare Mucenic Gheorghe, 

Purtătorul de biruin�ă), aşa cum arată inscripţia care a ajuns până în zilele noastre, aşezată 

deasupra uşii de intrare din tinda adăugită, în pronaosul bisericii. În secolul al XVI-lea - mai 

precis în 1547 � un ucenic al său, Mitropolitul Grigorie Roşca a mărit biserica ştefaniană, 

adăugându-i pe latura vestică un pridvor închis (unde şi-a pregătit şi lui mormântul), după 

care a purces îndată la împodobirea întregului lăcaş cu picturi pe faţade. Tot atunci a fost 

pictat şi interiorul pridvorului. Astfel, Mitropolitul Grigorie Roşca este considerat al treilea 

ctitor al Mănăstirii Voroneţ - după Sfântul Ştefan cel Mare şi Sfântul Daniil Sihastrul. Printr-o 

fericită coincidenţă de opţiuni stilistice, frumoaselor picturi interioare din epoca Sfântului 

Ştefan cel Mare, caracterizate prin sobrietate şi alură bărbătească, le corespund pe faţade, 

fresce cu o ţinută asemănătoare.(V. Drăguţ, 1982). 

În ceea ce priveşte iconografia voroneţeană, deşi tendinţa este de a citi ansamblul de teme 

pornind de la punctul central al bisericii (răsăritul cu Cinul), pentru a încheia cu Judecata de 

apoi de pe faţada de vest, o manieră care are ca scop purtarea omului spre mântuire trebuie să 

înceapă cu pragul Judecăţii, trecând prin istoria lucrării lui Dumnezeu pentru mântuirea 



13 

 

omului  (Arborele lui Iesei mărginit de imaginile Înţelepţilor Antichităţii, Vieţile Sfinţilor 

Nicolae, Ioan cel Nou de la Suceava şi Antonie cel Mare)  pentru a simţi salvarea finală, prin 

contopirea în lumea celestă, împreună cu Toţi Sfinţii din Cin.  

Dezvoltarea acestor teme din pictura postbizantină a secolului al XVI-lea, la Sfânta 

Mănăstire Voroneţ are, alături de semnificaţiile teologice şi de valoarea artistică a 

reprezentărilor, un sens cultural-istoric. Împreună cu celelalte monumente medievale din 

nordul Moldovei, Sfânta Mănăstire Voroneţ dovede�te că ţara cârmuită de �tefan cel Mare 

�i Sfânt şi Petru Rareş nu a fost un �inut de margine, fără identitate �i viitor, ci un veritabil 

focar de cultură, iradiind o spiritualitate robustă, deschisă spre toate orizonturile. �i pentru a 

primi, dar �i pentru a dărui. Este evident că cei care au realizat pictura exterioară aveau o 

dezlegare oficială de la canoane. Planurile iconografice au fost zămislite în mintea lui 

Grigorie Roşca, eruditul mitropolit al Moldovei care a urmărit personal realizarea operei 

călugărilor-zugravi anonimi.  

Voroneţul nu este o supravieţuire ci o prezenţă, nu este un simbol ci o mărturie. 

Remarcabilă sinteză a patrimoniului spiritual, cultural şi artistic al unui neam într-o perioadă 

crucială a istoriei sale, biserica Mănăstirii Voroneţ şi-a legitimat locul pe planul valorilor 

universale. Prin tot ceea ce a fost şi este Sfânta Mănăstire Voroneţ, eternizează frumuseţea, 

gândirea, jertfa şi credinţa neamului românesc. Credinţa creşte prin puterea artei iar arta 

izvorăşte din Credinţă. 

 

Cap. VIII. Sfinţii Părinţi în reprezentarea Cinului de la Voroneţ 

Marea procesiune de sfinţi de la Voroneţ este rodul unei atente selecţii ce vădeşte o 

deosebită înţelegere şi iubire pentru gândirea patristică duhovnicească a creştinismului, 

păstrată integral în Liturghie şi spiritualitatea ortodoxă. Sfinţii Părinţi reprezentaţi în şirul al 

treilea al Cinului sunt o autentică ilustrare a adevărului că tot ce a învăţat Hristos, tot ce au 

predicat Apostolii, Sfinţii au împlinit în viaţa lor şi astfel, au demonstrat că înaltele învăţături 

despre virtute ale Noului Testament pot fi împlinite de către semenii lor. Vieţile Sfinţilor, 

Acatistele şi Mineiele sunt semnificative mărturii ale imaginii acestor Sfinţi Părinţi în 

conştiinţa Bisericii: Fiul lui Dumnezeu s-a întrupat nu pentru a plăti preţul unei jigniri aduse 

de om lui Dumnezeu, prin păcat, ci pentru a îndumnezei treptat pe om. Viaţa creştinului, 

primind în sine Duhul lui Hristos, urcă cu ajutorul Lui, pe scara virtuţilor, până la unirea 

deplină cu Hristos prin iubire. (D. Stăniloae, 1978) 

În Cin îşi găseşte întemeierea proprie tot ce este înfăţişat din vieţile sfinţilor pe pereţii de 

miazănoapte, de miazăzi sau de apus. Aceasta înseamnă că vieţile sfinţilor locali (Sfântul Ioan 

cel Nou de la Suceava) sau cea a Sfântului Mare Mucenic Gheorghe patronul Bisericii, a 

Sfântului Nicolae, a sfinţilor părinţi ai monahilor ca Sfântul Cuv. Antonie cel Mare sunt 



14 

 

îndreptate şi ele în cadrul mişcării figurilor Vechiului şi Noului Testament către punctul unic 

al întreitei veniri a Fiului Omului în timp, astfel încât din gesturile tuturor chipurilor călătoare 

se poate desfăşura forma de viaţă rugătoare, adoraţia rugătoare în faţa lui Dumnezeu care a 

intrat în istorie.  

Amploarea dată la Voroneţ temei Marea Rugăciune se încadrează tendinţei spre 

interpretarea problemelor teologice pe care le pune întregul său program iconografic. 

Rugăciunea tuturor sfin�ilor poate şi trebuie să fie considerată mai mult decât atât. Marea 

Rugăciune a Cinului era legată, pentru oamenii Moldovei, de o patetică şi stringentă 

actualitate: apărarea prin rugăciunea Sfinţilor a ţării primejduite: o invocaţie la sprijinul 

Sfinţilor pentru apărarea Moldovei în faţa ameninţării semilunei (P. Comarnescu, 1967) dar 

�i replica iconodulă la refuzul şi reprimarea cultului mariologic, cultului sfinţilor, a 

tradiţiilor Ortodoxiei sau a monahismului, de către creştinismul protestant (V. Drăguţ,1978). 

Aici şi astfel se întregeşte simbolul profund al picturii exterioare vorone�ene, în care sacrul şi 

profanul se contopesc într-o creaţie unică, majestoasă prin amploarea concepţiei, prin 

adâncimea sentimentului, prin frumuseţea expresiei. 

 

Cap. IX. Înţelepţii Voroneţului 

Din întreaga lume bizantină, Arborele lui Iesei de la biserica Sf. Gheorghe a Sfintei 

Mănăstiri Voroneţ este cel mai bine conservat, iar compoziţia lui se vădeşte a fi şi cea 

mai riguroasă. 

Judecând prin analogie, alegerea numărului de 12 înţelepţi la Voroneţ nu pare nici ea 

întâmplătoare. Ştiut fiind că Biblia oferă o întreagă simbolistică a numerelor prezente cu o 

multitudine de semnificaţii, reamintim aici că numărul 12, numărul apostolilor, dar şi al 

lunilor anului, al semnelor zodiacale ce se regăsesc în Judecata de Apoi, este considerat 

simbolul echilibrului divin. O semnificaţie tradiţională simbolică îl poate ataşa odată în plus 

Arborelui lui Iesei, fiind similar cu numărul triburilor israelite din Pentateuh.  

Pe banda verticală din stânga Arborelui,  starea de conservare a numelor filosofilor şi a 

inscripţiilor de pe filacterele pictate lasă mult de dorit dar starea de conservare a imaginilor 

înţelepţilor pictaţi în dreapta este cu mult mai bună, putându-se citi cu uşurinţă atât inscripţiile 

de pe filactere cât şi numele filosofilor. Dacă luăm în considerare ultimele lucrări, rezultă că 

în pictura exterioară la Voroneţ sunt reprezentaţi filosofii Aristotel, Platon, Pitagora, Socrate 

şi Porfirie, marii scriitori ai Antichităţii Homer şi Sofocle, istoricul Tucidide şi o Sibilă. Două 

nume rămân neidentificate.  

În dezacord cu Erminia, la Voroneţ, filosofii şi scriitorii reprezentaţi impun prin vigoarea 

pe care o afişează (dealtfel doar la Suceviţa sunt bătrâni!). Veşmintele lor sunt lungi şi le imită 

pe cele regale sau princiare din tipurile biblice. Ţin în mână filactere desfăşurate cu inscripţia 



15 

 

spusei sau profeţiei lor. Nici unul nu are nimb în jurul capului dar toţi au coroane, cu cinci 

ramuri împodobite cu pietre, simbol al maiestăţii spiritului lor. 

Deşi nici unul din textele de pe filactere nu conţine extrase din operele Înţelepţilor 

Antichităţii, totuşi ele se constituie în fondul în baza căruia pot fi consideraţi fereastră 

deschisă spre creştinism. E vădit că Înţelepţii Antichităţii, care prin coroane sunt reprezentaţi 

ca nişte regi, chiar dacă sunt în afara Israelului, prin cunoaşterea şi prin cuvintele lor, stau în 

legătură cu acea făgăduinţă care înaintează de la Iesei, tatăl lui David, prin toţi regii Israelului, 

spre acel împărat care, ca Mesia, este Mântuitorul tuturor popoarelor. 

La Sfânta Mănăstire Voroneţ, profeţiile Înţelepţilor greci se deschid în coloana din stânga 

sus, cu recunoaşterea Creaţiei: Cu adevărat Unul Dumnezeu ne-a făcut pe noi Cerul şi 

pământul Şi tot ce este în ele (filacterul atribuit lui Sofocle), cuvinte care sunt o afirmaţie de 

credinţă amintind de începutul Bibliei: La început a făcut Dumnezeu cerul şi pământul (Fac. 

1,1). În continuare, filacterele înţelepţilor Voroneţului glăsuiesc: Cu cuvântul Domnului 

cerurile s-au întărit şi cu duhul gurii Lui toată puterea lor, când va veni (filacterul lui Homer, 

al doilea de sus), Ca o lumină va străluci pe pământ între popoare [Hristos]... (filacterul lui 

Porfirie, al şaselea de sus). 

Textele de pe filactere din coloana din dreapta susţin mărturisirea că Cel ce Se naşte din 

Fecioară ca om e Dumnezeu: Va veni jos Fiinţă de nealcătuită natură, de la preacurata 

Fecioară, asemeni Domnului mireasă, învierea tuturor dăruind. (Aristotel), Hristos are a se 

naşte din fecioara Maria şi crez întru Dânsul, iar pe vremea împăraţilor Constantin şi Elena  

mă va vedea soarele (Platon), Din pântece de mireasă, cu totul neîntinată Fecioară, iaste să 

se întrupeze ... Dumnezeu,... de care se cutremură cerurile şi gândurile oamenilor (Sibila), 

Preaînaltul Dumnezeu va coborî şi între oameni va trăi... (Pitagora). Elementele iconografice 

cuprinse în Arborele lui Iesei şi în reprezentările Înţelepţilor Antichităţii formează un sistem 

cu semnificaţii teologice care se cuvine a fi în continuare asociat cu Judecata de Apoi, 

amplasată pe peretele vestic al bisericii. Temă cu caracter eshatologic, Judecata de Apoi 

închipuie sfârşitul vieţii temporale, Învierea la viaţa eternă şi mântuirea, aşa cum e prevestită 

în profeţia atribuită lui Socrate (Eu sper intangibil(ul?) să se nască din Fecioară şi să învie 

morţii ca să-i judece�). Reamintim aici că, la Voroneţ, ambele teme ocupă câte un întreg 

perete al bisericii. 

 

 

 

 

 



16 

 

Concluzii 

Teologia este nu numai cuvânt, expresie verbală, ci �i icoană, reprezentare simbolică. 

Biserica istorică locală a avut geniul �i metoda de a crea analogia Bisericii cere�ti �i 

pământe�ti în simboluri �i imagini; credin�a cre�tină a condus la crea�ia culturală de 

excep�ie reprezentată în monumente de arhitectură �i pictură. Teologia românească din 

secolul al XVI-lea �i de mai târziu nu poate fi înţeleasă fără a lua în considerare originea şi 

expresia ei iconografică şi arhitecturală. Prin aceasta iconografie unică se pun în lumină unele 

din marile coordonate ale Ortodoxiei române�ti de totdeauna: coinciden�a dintre istoria 

bisericească �i cea na�ională, pe de o parte, �i dintre acestea �i istoria biblică a mântuirii, 

pe de altă parte.  

Bogăţia materialelor care se referă la iconografia Voroneţului împlineşte tabloul artei 

medievale moldave şi pune în lumină unitatea în diversitate a acestuia. În cadrul sistemului 

iconografic cu profunde semnificaţii teologice, temele iconografice Cinul / Rugăciunea 

tuturor sfin�ilor �i Înţelepţii eleni - prevestitori ai mântuirii se cuvine a fi în continuare 

asociate cu Judecata de Apoi (temă cu caracter eshatologic, ce închipuie sfârşitul vieţii 

temporale): 

Şi aşa cum, Având pe Hristos ca pe Cel care a luat chip înăuntrul lor, 

stau alături Celui ce luminează în chip neapropiat, 

aşa sfârşitul se face în ei începutul slavei 

şi, ca să fac înţelesul mai clar, 

în sfârşit vor avea începutul, iar în început sfârşitul (Simeon, Noul Teolog, Imnul I) 

Sfin�ii �i Înţelepţii Voroneţului nu sunt ilustraţii ale vreunui text, chiar dacă fac 

referinţă la texte canonice sau filocalice, ci sunt discursuri de sine stătătoare pe teme comune 

cu cele din textele canonice, hagiografice, filocalice. Mae�trii Vorone�ului nu-şi permit 

orice fel de transmitere, ci una selecţionată, corespunzătoare unor riguroase norme valorice. 

�irurile Sfin�ilor din Ierarhia cerească �i pământească �i coloanele Înţelepţilor Antici ce 

înso�esc Arborele lui Iesei trebuie privite ca o încercare de selecţie şi de comunicare către 

urmaşi a celor care au condus umanitatea pe trepte înalte, pline de viaţă spirituală. Nu poate fi 

vorba de o simplă preluare de Sfinţi Părinţi sau Înţelepţi antici aleşi la voia întâmplării. Cu 

toţii aparţineau acestui spaţiu spiritual putând fi consideraţi autohtoni. Măicuţa Stareţă, 

stavrofora Irina Pântescu spunea în textul ales drept motto al monografiei Vorone�ului 

realizată de Acad. Andrei E�anu: Ca să cunoşti frumuseţea materială de la Voroneţ, trebuie 

să ai frumuseţe spirituală.  

Semnificativ este faptul că originalitatea picturii medievale moldave nu se sprijină pe 

argumente eterogene. Sensul trebuie căutat în imagini, nu în documente sau în contextul 

istoric. Acestea din urmă pot lămuri unele detalii, dar nu explică ansamblul, aşa cum alte 



17 

 

exemple de pictură exterioară din Grecia sau din Italia arată mai degrabă diferenţa 

fundamentală şi nu constituie nicicum un model pentru reprezentările de la Voroneţ. A căuta 

cheia în pictura însăşi este o adevărată încercare. Privirea noastră, dominată de o tendinţă 

aproape naturală de a citi imaginile, este la început un obstacol. Limbajul figurativ are regulile 

lui; este complex, codificat, străvechi. El era lesne accesibil celui care împărtăşea aceeaşi 

paradigmă culturală, dar e greu accesibil privirii contemporane determinate de alte coduri şi 

de un raport saturat de vizual.  

Noutatea ştiinţifică a demersului acestei lucrări constă în abordarea sincretică prin care se 

încearcă, în perspectiva specificităţii patristice, recuperarea doctrinei Părinţilor, vizualizarea 

iconică şi interpretarea ei în lumina Icoanei, precum şi completarea problematicii interpretării 

frescelor medievale cu raportul text scris � imagine pictată, introducerea în circuitul ştiinţific 

a unor surse de ordin istoric, literar şi artistic, care (deşi au fost şi sunt cunoscute 

cercetătorilor din alte domenii) au rămas, totuşi, până în prezent, la periferia sferei de interese 

a iconologiei medievale. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 

 

 

BIBLIOGRAFIE  SELECTIVĂ 

I. Surse şi izvoare fundamentale 

Biblia sau Sfânta Scriptură. Ediţie jubiliară a Sfântului Sinod al B.O.R., versiune diortosită 
după Septuaginta, redactată şi adnotată de Bartolomeu Valeriu Anania, Arhiepiscopul 
Clujului, EIB, Bucureşti, 2001.  

Noul Testament, traducere Bartolomeu Anania, EIB, Bucure�ti, 1993.  

Everghetinos, vol. I Cartea I (temele 1- 25), vol. II. Cartea I (temele 26-50), edi�ie bilingvă 
cu un text stabilit pe baza tradi�iei manuscrise, Sfânta Mare Mănăstire Vatoped, 
Muntele Athos, 2011, 2010. 

  
Opere patristice: 

Atanasie cel Mare, Scrieri I - II (Cuvânt împotriva elinilor, Cuvânt despre întrupare 
Cuvântului, Trei cuvinte împotriva arienilor; Epistole, Viata Cuviosului Parintelui nostru 
Antonie), în PSB vol. 15 �i 16; studiu introductiv, traducere �i note de Pr. Prof. Dumitru 
Stăniloae, EIB Bucure�ti, 1987, 1988. 

Sfântul Chiril al Alexandriei, Scrieri (I - IV), în PSB vol. 38, 39, 40, 41; traducere. Pr. Prof.dr. 
Dumitru Stăniloae, EIB, Bucure�ti, 1991, 1992, 1994, 2000. 

Clement Alexandrinul, Cuvânt de îndemn către elini (Protrepticul), Pedagogul, în PSB 4, 
traducere, note �i indici de Pr. Prof. D. Fecioru, EIB, Bucure�ti, 1982. 

Clement Alexandrinul, Stromate, în PSB 5, Traducere, note si indici de Pr. Prof. Dumitru 
Fecioru, EIB, Bucureşti, 1982. 

Clement Alexandrinul, Gnoza �i gnosticii. Fragmente din Theodot �i din �coala numită 
�orientală�, în vremea lui Valentin; introducere, traducere �i note Lucian Grozea, Edit. 
Paideia, Bucure�ti, 1999.  

Sfântul Dionisie Areopagitul, Opere complete şi Scoliile Sfântului Maxim Mărturisitorul,  
traducere, introducere şi note de Dumitru Stăniloae, ed. îngrijită de Constanţa Costea, 
Edit. Paideia, Bucureşti, 1996. 

Sfântul Grigorie de Nyssa, Scrieri I, în PSB 29, traducere de Pr. Prof. D. Stăniloae �i Pr. Ioan 
Buga. Note de Pr. Prof. D. Stăniloae �i indice de Pr. Ioan Buga, EIB Bucure�ti, 1982. 

Sfântul Grigorie de Nyssa, Scrieri II, în PSB 30, Studiu introductiv, traducere si note de Pr. 
Prof. Teodor Bodogae, EIB Bucure�ti 1998. 

Sfântul Grigorie Teologul, Cele cinci cuvântări teologice, traducere, introducere şi note de 
Dumitru Stăniloae, Edit. Anastasia, Bucure�ti, 1993.  

Sf. Grigorie de Nazianz, Opere dogmatice, traducere, studii şi note de Ghe Tilea, Edit. Herald, 
Bucureşti, 2002. 

Sfântul Ioan Damaschin, Cele trei tratate contra iconoclaştilor, traducere şi note de Pr. Prof. 
Dumitru Fecioru, Bucureşti, EIB, 1998.  

Sfântul Ioan Damaschin, Despre cele două voinţe ale lui Hristos, traducere din limba greacă 
de Olimp Căciulă, postfaţă de John Meyerdorff, cronologie, note bibliografie şi indici de 
Bogdan Tătaru-Cazaban, Edit. Anastasia, Bucureşti, 2004. 

Sfântul Ioan Damaschin, Dogmatica, traducere, introducere şi note de Dumitru Fecioru, EIB, 
Bucureşti, 2001. 

Sfântul Ioan Gură de Aur, Scrieri I, II Omilii la facere (1-33; 34-67), în PSB 21, 22; 
traducere, introducere, indice �i note de Pr. D. Fecioru. EIB, Bucure�ti 1987 



19 

 

Sfântul Ioan Gură de Aur, Scrieri III Omilii la Matei (1-90) în PSB vol. 23; traducere, 
introducere, indice �i note de Pr. D. Fecioru, EIB, Bucure�ti 1994. 

Sfântul Ioan Gură de Aur,Omiliile la statui, traducere din limba greacă Pr. Prof. Dumitru 
Fecioru, EIB, 2007. 

Sf. Iustin Martirul şi Filosoful, Apologia a doua în favoarea crestinilor, Dialogul cu iudeul 
Trifon, în PSB vol. 2, Apologeţi de limba greacă, traducere, introducere, note şi indice de 
T. Bodogae, Olimp Căciulă, D. Fecioru, EIB, Bucure�ti, 1980. 

Sfântul Marcu Evghenicul, Opere, vol.I (ediţie bilingvă), coord. Cristian Chivu, introd., note, 
traducere: Marcel Hancheş, Cristian Chivu, Cornel Coman, Adrian Tănăsescu, Cristina 
Rogobete, Emanuel Dumitru, Marios Pilavakis şi Caliopie Papacioc, Edit. Pateres, 2009. 

Sfântul Maxim Mărturisitorul, Scrieri I (Ambigua. Tâlcuiri ale unor locuri cu multe si adânci 
în�elesuri din sfin�ii Dionisie Areopagitul �i Grigorie Teologul) �i II (Epistole) în 
PSB     vol. 80 �i 81, Traducere, introducere şi note de Dumitru Staniloae, EIB, 
Bucure�ti, 1983, 1990. 

Sfântul Maxim Mărturisitorul, Mystagogia, Cosmosul şi sufletul, chipuri ale Bisericii, cuvânt 
înainte şi traducere Dumitru Stăniloae, EIB, Bucureşti, 2000 

Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, trad. Dumitru Stăniloae, coord. 
Vasile Răducă, în �Filocalia�, vol. III, Edit. Humanitas, Bucureşti, 2004. 

Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, traducere Dumitru Stăniloae, EIB, Bucure�ti, 2006 

Sfântul Simeon Noul Teolog, Ţelul vieţii creştine, Edit. Anastasia, Bucureşti, 1996. 

Sf. Teodor Studitul, Iisus Hristos, prototip al icoanei Sale, Tratate contra iconomahilor, 
traducere Ioan I. Ică jr., Edit. Deisis, Alba Iulia, 1994.  

Sfântul Vasile cel Mare, Scrieri I (Omilii la Hexaemeron 1 � 9, Omilii la Psalmi, Omilii şi 
cuvântări) în PSB vol. 17, Studiu introductiv, traducere, note si indici de D. Fecioru. EIB, 
Bucuresti, 1986. 

Sfântul Vasile cel Mare, Scrieri II (Asceticele, Regulile morale, Constitutiile ascetice) în PSB 
18, Studiu introductiv, traducere, note si indici de Iorgu D. Ivan, EIB, Bucure�ti, 1989. 

Sfântul Vasile cel Mare, Scrieri III (Despre Sfântul Duh, Epistole 1 � 366), în PSB vol. 12, 
Studiu introductiv, traducere, note si indici de Constantin Corniţescu şi Teodor Bodogae, 
EIB, Bucure�ti, 1988. 

Sfântul Vasile cel Mare, Cuvânt către tineri, Edit. Arhiepiscopiei Sucevei �i Rădău�ilor 
Suceava, 2009. 

Origen, Scrieri alese I, în PSB, vol. 6, traducere de Teodor Bodogae, Nicolae Neaga şi Zorica 
Latcu, studiu introductiv şi note de Teodor Bodogae, EIB, Bucureşti, 1981. 

Fericitul Augustin, Scrieri, în PSB, vol. 64, traducere şi indice de Nicolae Barbu, introducere 
şi note de Ioan Rămureanu, EIB, Bucureşti, 1985. 

Toma de Aquino, Summa Theologiae, Opere I: Despre Dumnezeu, studiu introductiv de 
Gheorghe Vlăduţescu, traducere din latină de Gheorghe Sterpu, Paul Găleşeanu, Edit. 
Ştiinţifică, 1997. 

Toma de Aquino, Summa Theologiae, I, coord., traducere Alexander Baumgarten, Edit. 
Polirom, 2009. 

Boethius, Scrieri (Articole teologice despre Mângâierile filosofiei), EIB, Bucureşti, 1992. 

Tertulian, Tratate dogmatice şi apologetice, ediţie bilingvă, introducere şi traducere D. 
Pîrvuloiu, Edit. Polirom, Iaşi, 2007. 

 



20 

 

 

 

Opere filosofice: 

Aristotel, Despre suflet, traducere Alexander Baumgarten, Edit. Humanitas, Bucureşti, 2005. 

Aristotel, Despre cer, traducere �erban Nicolau, Edit. Paideia, 2005. 

Aristotel, Metafizica, traducere Gheorghe Vlădu�escu, Edit. Paideia, Bucureşti, 2000. 

Platon, Opere, seria completă, 7 volume, edi�ie îngrijită de Petru Cre�ia �i Constantin 
Noica, Edit. �tiin�ifică �i Enciclopedică, Bucure�ti, 1976 - 1993.  

Plutarh, Despre oracolele delfice, Iaşi � Bucureşti, Edit.  Polirom, 2004. 

Plutarh, Vie�i Paralele, traducere, notă introductivă, noti�e introductive �i note de N. I. 
Barbu Edit. �tiin�ifică, Bucureşti, 1960-1971. 

Diogenes Laertios: Despre vie�ile �i doctrinele filosofilor, traducere C.I.Balmuş, studiu 
introductiv şi comentarii de Aram M. Frenkian, Edit. Polirom, Iaşi, 1997. 

 
Căr�i liturgice şi de rit:  

Acatistier, EIB, Bucure�ti, 1971. 

Ceaslov, Tipografia Sfintei Monastiri Neam�ul, 1848.  

Mineiul pe Ianuarie, Iulie, August, Septembrie, Octombrie, Noiembrie, Decembrie, EIB, 
Bucureşti, 1997, 2002, 1989, 2003, 2004, 2005, 1991. 

Mineiul pe Februarie, Edit. Reîntregirea, Alba Iulia, 2002.  

Mineiul pe Martie, Aprilie, Mai, Iunie, Edit. Reîntregirea, Alba Iulia 2001. 

Molitvelnic, EIB, Bucure�ti, 1937 / 2006. 

Octoih Mare, ed. a patra, Tipografia căr�ilor biserice�ti, Bucure�ti, 1942. 

Penticostar, EIB, Bucure�ti, 1999. 

Petru Movilă, Mărturisirea Ortodoxă,  prefaţa şi trad. Traian Diaconescu, Edit. Institutul 
European, Ia�i, 2001. 

Proloagele, Vie�ile Sfin�ilor �i cuvinte de învă�ătură tipărite prin străduin�a �i osteneala 
cu un studiu introductiv �i binecuvântarea IPS dr. Nestor Vornicescu, diortosite �i 
îmbogă�ite Arhim. dr. Benedict Ghiu�, Edit. Mitropoliei Olteniei, Craiova, 1991. 

Psaltirea Proorocului �i Împăratului David, reproduce textul îndreptat ortografic al edi�ei 
din 1843 de la Mănăstirea Neam�, Edit. Cartea ortodoxă / Edit. Alexandria 2004. 

Nicolae Velimirovici, Cântare de laudă la Sfântul Ioan Gură de Aur, în �Proloagele de la 
Ohrida�, vol. II, Edit. Egumeni�a, 2010. 

Tipicon al Sfântului Sava cel Sfin�it, Arhiepiscopia Sucevei �i Rădău�ilor, Edit. Bucovina 
istorică, Suceava, 2002. 

Triodul, EIB, Bucure�ti, 2010. 

Viaţa şi Acatistul Sf. Grigorie Teologul, Mitropolia Moldovei şi Bucovinei, Edit. Doxologia, 
2010. 

 

Documente de arhivă �i manuscrise:  



21 

 

Balan Teodor, Documentele mănăstirilor din Bucovina, Studiu (inclusiv Mănăstirea 
Vorone�) în Directia judeteană a Arhivelor na�ionale filiala Suceava, fondul personal 
Teodor Balan, inv. 405, pachet 2, cota 1 � 13.  

 

Catalog de documente moldovene�ti din Arhivele Statului, vol. I-V �i supliment 1, 
Bucure�ti. 

Cronica ob�tii Mănăstirii, mss., Vorone�. 

Grecu Vasile, Cărţi de pictură bisericească bizantină. Introducere şi ediţie critică a 
versiunilor româneşti atât după redacţiunea lui Dionisie din Furna, tradusă la 1805 de 
arhimandritul Macarie, cât şi după alte redacţiuni mai vechi traduceri anonime, Cernăuţi, 
Tiparul �Glasul Bucovinei�, 1936. 

Mitric Olimpia, Manuscrise române�ti din Moldova. Catalog, Prefa�a de Gabriel Strempel, 
Edit. Junimea, Ia�i, 2006. 

Mitric Olimpia, Cartea românească veche în jude�ul Suceava, Catalog, Cuvânt înainte I C 
Chi�imia, Edit. Universită�ii �tefan cel Mare, Suceava, 2005. 

Mitric Olimpia, Filacterele Sfin�ilor Părin�i din Cinul Vorone�ean, mss Vorone�. 

Tetraevanghelul Mitropolitului Grigorie de la Voroneţ, 1550, mss pe pergament, scriptor 
diaconul Mihail, de redacţie medio bulgară, ferecat în aur şi argint în 1557. 

 

II: Instrumente de lucru (dicţionare, enciclopedii, lexicoane, tratate/manuale 
universitare sau alte materiale de referinţă majoră): 
Anghelescu Gheorghe F.(coord.), Părintele Dumitru Stăniloae, un urma� vrednic al 

patristicii clasice (bio-bibliografie), Edit. Mitropoliei Olteniei, Craiova, 2008. 

Balca Nicolae, Istoria Filozofiei Antice, EIB, Bucureşti, 1982.  

Banu Ion (coord.), Filosofia Greacă până la Platon, vol. I, part. I şi a II-a, vol II, part I şi a II-
a, Edit. Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1979 şi 1984. 

Băbuş Emanoil, Bizanţul. Istorie şi spiritualitate, ed. a II-a revizuită şi adăugită, Edit. Sophia, 
Bucure�ti, 2010. 

Bălan Ioanichie, Patericul românesc. Ce cuprinde viaţa şi cuvintele unor sfinţi şi cuvioşi 
părinţi ce au nevoit în mănăstirile româneşti(sec.III-XX), Ed. a-V-a, Edit. Mănăstirea 
Sihăstria, 2005,  

Biblia Patristică: Index des citations et alusions biblique dans la litterature patristiques, 4 
vol., Centre d� analise et de documentations patristiques, Edition du C.N.R.S., Paris,   
1983 -1987. 

Blackburn Simon, Dicţionar de Filosofie, Colecţia �Oxford�, trad. Iricinschi Cătălina, Ertesz 
Laurian Sabin, Torres Liliana, Czobor Mihaela; Edit. Univers Enciclopedic, Bucureşti, 
1999. 

Branişte Ene, Liturgica generală, EIB, Bucuresti, 1993  

Brehiér Louis, Civilizaţia bizantină, traducere Nicolae Spincescu, control traducere şi note de 
subsol Alexandru Madearu, Edit. Ştiinţifică, Bucureşti, 1994. 

Bria Ioan, Dicţionar de Teologie Ortodoxă A-Z, Edi�ia a II-a revizuită şi completată, EIB, 
Bucureşti, 1994. 

Cărţile populare în literatura românească, vol. I şi II, ediţie îngrijită şi studiu introductiv de 
Ion C. Chi�imia �i Dan Simionescu, Edit. pentru literatură, Bucureşti, 1963. 

Chifăr Nicolae, Istoria creştinismului, vol. II, Edit. Trinitas, 2000. 



22 

 

Chiriţescu N., Todoran Isidor, Petreuţă I., Teologia dogmatică şi simbolică, Edit. Renaşterea, 
Cluj-Napoca, 2010. 

Clément Élisabeth, Demonque Laurence Hansen-Love Chantal, Kahn Pierre, Filosofia de la A 
la Z, Edit. All Educaţional, Bucureşti 2000. 

Coman Ioan G., Patrologie, vol. I - III, EIB, Bucureşti, 1984, 1985, 1988. 

Delvoye Charles, Arta bizantină, trad. Florica-Eugenia Condurachi, 2 vol., Edit. Meridiane, 
Bucureşti, 1976. 

Diaconescu Mihai, Prelegeri de estetica Ortodoxiei, 2 vol., Edit. Doxologia, 2009. 

Dictionnaire Encyclopedique du Christianisme Ancien, 2 vol., adaption française sous la 
direction de François Vial des deux premiers volumes du "Dizionnario patristico e di 
antichita cristiane", 3 vol., éd. sous la direction de Angelo Di Bernardino, Edition du 
Cerf, Paris, 1990. 

Dicţionar Biblic, 3 vol., Edit. Alfred Keun, trad. din franceză de Constantin Moisa, Edit. 
Stephanus, Bucureşti, 1995, 1996, 1998. 

Dicţionar Biblic, Edit. J.D. Douglas, Societatea Misionară Română, trad. din engleză de Liviu 
Pop, John Tipei, Edit. Cartea Creştină, Oradea, 1995. 

 

Dicţionar de artă, vol. 2, Edit. Meridiane, Bucureşti, 1998.  

Dicţionar Oxford al Sfinţilor, Edit. Univers Enciclopedic, Bucureşti, 1999. 

Didier Julia, Dicţionar de Filosofie, Colecţia �Larousse�, trad. de Leonard Gavriliu, Edit. 
Univers Enciclopedic, Bucureşti, 1999. 

Diehl Charles, Bizanţ. Mărire şi decădere, traducere de I. Biciolla, ed. II, Bucureşti: Edit. 
Naţională�Ciornei, 1940. 

Dionisie din Furna, Erminia picturii bizantine, trad. şi îndreptare C. Săndulescu - Verna, Edit. 
Sophia, Bucure�ti, 2000 

Drîmba Ovidiu, Istoria culturii şi civilizaţiei, vol 3 şi 4, Edit. Ştiinţifică, Bucureşti, 1990 şi 
1995. 

Eliade Mircea /Culianu Petru, Dicţionar al religiilor, Edit. Humanitas, Bucureşti, 1993. 

Eliade Mircea, Tratat de Istorie a Religiilor, Edit. Humanitas, Bucure�ti, 1992.  

Farrugia S.J., Eduard G. (coord.), Dicţionarul Enciclopedic al Răsăritului Creştin, traducere 
din italiană de Adrian Popescu etc., Edit. Galaxia Gutenberg, Târgu Lăpuş, 2005. 

Fauré Elie, Istoria Artei. Arta medievală, vol. 3, trad. Irina Mavrodin, Edit. Meridiane, 
Bucureşti. 1970. 

Gândirea Evului Mediu. Între Antichitate şi Renaştere, traducere, selecţia textelor, note de 
Octavian Nistor, Vol. 1 şi 2, Edit.  Minerva, Bucure�ti, 1984. 

Gilbert Katharine Everett, Kuhn Helmut: Istoria esteticii, ediţie revăzută şi adăugită, în 
româneşte de Sorin Mărculescu, prefaţă de Titus Mocanu, Edit. Meridiane, Bucureşti 
1972. 

Gilson Etiènne, Filozofia în Evul Mediu, trad. din franceză de Ileana Stănescu, Edit. 
Humanitas, Bucureşti, 1995. 

Grecu Vasile, Cărţi de pictură bisericească bizantină. Introducere şi ediţie critică  a 
versiunilor româneşti atât după redacţiunea lui Dionisie din Furna, tradusă la 1805 de 
arhimandritul Macarie, cât şi după alte redacţiuni mai vechi traduceri anonime, Tiparul 
�Glasul Bucovinei�, Cernău�i, 1936 



23 

 

Hamman Adalbert, Părinţii bisericii, traducere din franceză de Ştefan Lupu, Edit. Sapientia, 
Iaşi, 2005. 

Huisman Denis, Dicţionar de opere majore ale filosofiei, trad. din franceză de Cristian Petrru 
şi Şerban Velescu, Edit. Enciclopedică, 2001. 

Ionescu Răzvan, Lemeni Adrian, Dicţionar de Teologie Ortodoxă şi Ştiinţă, Edit. Curtea 
veche, Bucureşti, 2009. 

Iorga Nicolae, Istoria Bisericii Româneşti şi a vieţii religioase a românilor, ediţia a II-a, vol. I 
şi II, Bucureşti, Edit. Ministerului de Culte, 1928 şi 1930, Bucureşti, 2001. 

Kelly J., Initiation à la Doctrine des Pères de l' Église, traduction en français de C. Tunmer, 
Edition du Cerf, Paris, 1968. 

Lazarev Viktor, Istoria picturii bizantine, vol. I - III, traducere Florin Chiriţescu, prefaţă de 
Vasile Drăguţ, Edit. Meridiane, Bucureşti, 1980. 

Libera Alain de, Gândirea Evului Mediu, Edit. Amarcord, Timişoara, 2000. 

Lossky Vladimir: Introducere în teologia ortodoxă, trad. L. şi R. Rus, Edit. Enciclopedică, 
Bucureşti, 1993. 

Matsoukas Nikolaos A., Istoria filosofiei bizantine cu o anexă despre scolasticismul Evului 
Mediu, traducere de Constantin Coman, Nicu�or Deciu, Edit. Bizantină, Bucureşti, 2011. 

Matsoukas Nikos A., Teologia dogmatică şi simbolică, vol. 2, trad. Nicuşor Deciu, Edit. 
Bizantină, Bucureşti, 2006. 

Meyendorff John, Teologia bizantină. Tendinţe istorice şi teme doctrinare, trad. A. Stan, EIB, 
Bucureşti, 1996. 

Mircea Ioan, Dicţionar al Noului Testament, EIB, Bucureşti, 1995. 

Moreschini Caudio, Istoria filosofiei patristice, traducere de Alexandra Cheşcu, Mihai Silviu 
Chirilă şi Doina Cernica, Iaşi, Edit. Polirom, 2009. 

Naum Alexandru, Istoria Artei de la începutul creştinismului până în sec. al XIX-lea, Edit. 
Paideia, 2000. 

Papadopoulos Stylianos G., Patrologie. Introducere, Secolele II şi III, vol. I, trad. din greceşte 
de Adrian Marinescu, Edit. Bizantină, Bucureşti, 2006. 

Patericul ce cuprinde în sine cuvinte folositoare ale Sfin�ilor Bătrâni, Episcopia Ortodoxă 
Alba Iulia, 1994. 

J.-P.Migne, Patrologiae. Cursus completus. Patres graeci. Paris. 

Păcurariu Mircea, Cultura teologică românească. Scurtă prezentare istorică, Edit. Basilica a 
Patriarhiei Române, Bucureşti 2011. 

Pătraşcu Damian Gheorghe, Patrologie şi Patristică. Secolele I - IV, vol. I, Edit. Serafica, 
Roman, 2006. 

Reale Giovanni, Istoria Filosofiei Antice, Vol. III, Platon şi Academia Antică, traducere din 
limba italiană Mihai Sârbu, Galaxia Gutenberg, 2009.  

Rice David Talbot, L` art of Byzantium, London, 1959. 

Rus Remus, Dicţionar enciclopedic de literatură creştină din primul mileniu, Edit. Lidia, 
Bucure�ti, 2002. 

Savin Ioan Gheorghe, Apologetica, vol. I-II, ediţie de Radu Diac, Edit. Anastasia, Bucureşti, 
2002. 

Singer Peter (ed.), Tratat de etică, trad. V. Boari et al., Edit. Polirom, Iaşi, 2006. 



24 

 

Stăniloae, Dumitru, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. I, II, III, EIB, Bucureşti, 1996, 1997, 
1997.  

Tănase Alexandru, O istorie umanistă a culturii româneşti, V.I, Iaşi, Edit. Moldova, 1995.  

The Cambridge History of Later Greek and Erly Medieval Philosophy, edit. by 
A.H.Amstrong, Cambridge University Press, Cambridge, 1970. 

The Oxford Dictionary of the Christian Churh, edit. by F.L. Cross, F.A. Livingstone Oxford 
University Press, Oxford, 1988. 

Tilich Paul, Histoire de la pénsée chrétienne, traduction de l'anglais par L. Jospin, Edition 
Payot, Paris, 1970. 

Vătăşianu Virgil, Istoria artei feudale în ţările române, vol. I, Bucureşti, 1959. 

Vie�ile sfin�ilor de peste tot anul după Mineie: Edit. BOR, 2003. 

Vieţile Sfinţilor retipărite �i adăugite cu aprobarea Sfântului Sinod al Bisericii Ortodoxe 
Române după edi�ia din 1901-1911, sub îngrijirea P. C. Protos Ioanichie Bălan, Edit. 
Episcopiei Romanului �i Hu�ilor, (volumele consacrate lunilor septembrie-aprilie) 
1991/1998 �i Edit. Episcopiei Romanului (volumele consacrate lunilor mai-august). 

Vlăducă Ion, Elemente de Apologetică ortodoxă, Edit. Bizantină, Bucureşti, 1998. 

Vlăduţescu Gheorghe, Enciclopedia filosofiei greceşti, Filosofi, filosofii, concepte 
fundamentale, Edit. Paideia, Bucureşti, 2001. 

Vlăduţescu Gheorghe, Filosofia în Grecia Veche, Edit. Albatros, Bucureşti, 1984. 

Vlăduţescu Gheorghe, Filosofia primelor secole Cre�tine, Edit. Enciclopedică Bucureşti, 
1995. 

Vocabular de Teologie Biblică, publicat sub conducerea lui Xavier Léon � Dufour etc., Edit. 
Episcopiei Romano � Catolice de Bucureşti, Bucureşti, 2001. 

Voicu Constantin, Patrologie, vol. II - III, prefa�ă de P.F. Daniel, Edit. Bazilica a Patriarhiei 
Române, Bucure�ti, 2009 - 2010. 

 

 

III. Căr�i, studii, articole. 

a) Volume de autor: 

Abelard, Dialog între un filosof, un iudeu şi un creştin, Ediţie bilingvă, traducere & note F. 
Bogoiu & S. Sorta, Edit. Polirom, Iaşi, 2008 

Andreev Ivan Mihailovici: Teologia apologetică ortodoxă, traducere A. Florescu, Edit. 
Sophia, Bucureşti, 2003. 

Anghelescu Gheorghe F., Timp �i dincolo de timp. Considera�ii din antropologia patristică 
clasică �i răsăriteană, Edit. Universită�ii Bucure�ti, 1997. 

Anghelescu Gheorghe F., Cunoa�terea lui Dumnezeu între gândirea filosofică �i 
apologetica cre�tină. O încercare de abordare, Pro Axe Mundi, Bucure�ti, 2001. 

Anghelescu Gheorghe F., În�elesuri despre apropierea omului de Dumnezeu �i 
îndumnezeirea persoanei umane, Succinte opinii patristice �i filosofice, Pro Axe Mundi, 
Bucure�ti, 2003 

Bădeliţă Cristian, Pe viu despre Părin�ii Bisericii, Edit. Humanitas, Bucure�ti, 2003. 

Borella Jean, Criza simbolismului religios, Edit. Institutul European, Ia�i, 1995.  

Bulgakov Serghei, Icoana şi cinstirea sfintelor icoane, traducere română a lucrării Ikona i 
ikonopocitanie, Paris, 1931, Edit. Anastasia, Bucureşti, 2000. 



25 

 

Calinic Botoşăneanu, Logica trinităţii, Edit. Gedo, Cluj Napoca, 2005. 

Chateaubriand René de, Geniul creştinismului, traducere M. Vazaca, Edit. Anastasia, 
Bucureşti, 1998. 

Chiril Ieromonahul, Din în�elepciunea Sfin�ilor Părin�i ai Bisericii �i a vechilor filozofi 
greci, traducere Ţârlescu Ion Andrei, Edit. Bunavestire, Bacău, 2011. 

Ciobanu Constantin Ion, Stihia profeticului, Surse literare ale imaginii �Asediul 
Constantinopolului� şi ale �Profeţiilor� înţelepţilor antichităţii din pictura murală 
medievală moldavă, Institutul Patrimoniului Cultural, Academia de Ştiinţe a Moldovei, 
Chi�inău, 2007 

Clement Olivier, Puterea credinţei, Edit. Pandora, Târgovişte, 1999. 

Coman Ioan G.: ��i cuvântul trup s-a făcut�. Hristologie �i mariologie patristică, Edit. 
Mitropoliei Banatului, Timi�oara, 1993.  

Coman Ioan G., Probleme de filozofie şi literatură patristică, EIB, Bucureşti, 1995. 

Corneanu Nicolae, Patristica mirabilia, Pagini din literatura primelor veacuri cre�tine, Edit. 
Mitropoliei Banatului, Timi�oara, 1987. 

Damian Theodor, Implicaţiile spirituale ale Teologiei Icoanei, prefaţă Dumitru Radu, Edit. 
Sophia, Bucureşti, 2010.  

Daniel, Patriarhul BOR, Teologie şi spiritualitate, Edit. Basilica a Patriarhiei Române, 
Bucureşti, 2010. 

Daniel, Patriarhul BOR, Comori ale ortodoxiei. Explorări teologice în spiritualitatea liturgică 
�i filocalică, Edit. Trinitas, Ia�i 2007. 

Darnu Stelian, Influenţa platonismului în gândirea creştină a primelor secole, Edit. 
Mitropoliei Oradea, 1997. 

Dionisie din Furna, Carte de pictură, Bucureşti, Edit. Meridiane, 1979. 

Drăguţ Vasile, Arta românească: preistorie, antichitate, ev mediu, renaştere, baroc , EIB, 
Meridiane, Bucureşti, 1982. 

Eliade Mircea, Imagini �i simboluri, Edit. Humanitas Bucure�ti, 1994. 

Eliade Mircea, Sacrul �i profanul, Edit. Humanitas, Bucuresti, 1995.  

Elian Alexandru, Bizanţul, Biserica şi Cultura românească, Edit. Trinitas, Iaşi, 2003. 

Eşanu Andrei, Din vremuri cople�ite de greută�i. Schi�e din istoria culturii medievale din 
Moldova, Chişinău, 1991.  

Eşanu Andrei, Cultură �i civiliza�ie medievală românească (Din evul mediu timpuriu până 
în secolul al XVII-lea), Chişinău, Edit. ARC, 1996. 

Evdochimov Paul, Arta Icoanei o teologie a frumuseţii, traducere Grigore şi Petru Moga, 
Edit. Meridiane, Bucureşti, 1993. 

Evdochimov Paul, Cunoaşterea lui Dumnezeu în tradiţia răsăriteană, Invaţătură patristică, 
liturgică şi iconografică, traducere, prefaţă şi note de Vasile Răducă, Asociaţia Christiana 
Bucureşti, 1995. 

Florenski Pavel, Iconostasul, Edit. Anastasia, Bucureşti, 1994. 

Garidis Miltiadis Miltos La peinture murale dans le monde orthodoxe après la chute de 
Byzance (1450-1600) et dans les pays sous domination etrangère, Athènes, Edit. C 
Sanos, Librairie des amis des livres , 1989, 

Goff Jacques le, Imaginarul medieval, Bucureşti, Edit. Meridiane, 1991. 



26 

 

Grabar André, L�Art de la fin de l�Antiquité et du Moyen Âge, Paris, Fondation Schlumberger 
pour les études byzantines, V. I� II, 1968;  

Grecu Vasile, Cărţi de pictură bisericească bizantină. Introducere şi ediţie critică a 
versiunilor româneşti atât după redacţiunea lui Dionisie din Furna, tradusă la 1805 de 
arhimandritul Macarie, cât şi după alte redacţiuni mai vechi traduceri anonime, Cernăuţi, 
Tiparul �Glasul Bucovinei�, 1936. 

Hamman Adalbert, Părinţii Bisericii, traducere Ştefan Lupu, Edit. Sapientia, Iaşi, 2005. 

Ică jr. Ioan I., Sfântul Iustin Filosoful Martir, dosarul autobiografic, hagiografic �i liturgic, 
Edit. Deisis Sibiu 2011. 

Ică Ioan, Kalomiros Alexandros, Kuraev Andrei, Costache Doru; Sfinţii Părinţi despre 
originile şi destinul cosmosului şi omului, ed. a II-a revizuită, volum realizat şi prefaţa de 
Ioan Ică, Edit. Deisis, Sibiu, 2003. 

Iorga Nicolae, Istoria românilor în chipuri �i icoane, cu o introducere de Andrei Pipide, Edit. 
Humanitas Bucure�ti, 2012.  

Iorga Nicolae, Bizanţ după Bizanţ, (traducere după Nicolae Iorga, Byzance aprés Byzance. 
Continuation de la vie byzantine, Bucure�ti, 1935, Institutul de Studii bizantine); Edit. 
Enciclopedică română, Bucureşti, 1972. 

Iorga Nicolae, Sinteza bizantină, Edit. Minerva, Bucureşti, 1972. 

Kelly J., Initiation à la Doctrine des Pères de l'Eglise, traduction en française de C. Tunmer, 
Edition du Cerf, Paris, 1968. 

Kordis Georgios, Ritmul în pictura bizantină, Cuvânt înainte Petros Faratakis, traducere �i 
prefa�ă la edi�ia românească Mihai Coman, Edit. Bizantină, Bucureşti, 2008. 

Lemeni Adrian, Adevăr şi comuniune, Edit. Basilica a Patriarhiei Române, Bucureşti, 2011. 

Leontiev Konstantin, Bizantinismul şi lumea slavă, traducere de Elena Pârvu, cu un cuvânt 
introductiv de Claudio Mutti, Edit. Anastasia, Bucure�ti, 1999. 

Louth Andrew, Dionisie Areopagitul, o introducere, Edit. Deisis, Sibiu, 1997. 

Louth Andrew, Originile tradiţiei mistice creştine. De la Platon la Dionisie Areopagitul, 
traducere Elisabeta Voichiţa Sita, Edit. Deisis, Sibiu, 2002. 

M�le Emile, L`Art religieux du XII siècle en France, Paris, 1993. 

Marrou Henry-Irénée, Patristică şi umanism, traducere Cristina şi Costin Popescu, Edit. 
Meridianer, Bucureşti, 1996. 

Melchisedec, Tratat despre cinstirea �i închinarea icoanelor, Edit. Sophia, Bucure�ti, 1980. 

Meyerdorff John, Teologia bizantină. Tendinţe istorice şi teme doctrinare, traducere A. Stan, 
EIB, Bucureşti, 1996. 

Mihalcu Mihail, Leonida D. Mihaela, Din tainele iconarilor români de altă dată, Edit. Eikon, 
Cluj Napoca, 2009. 

Morar Nicolae, Genialitate �i harismă. Filosofi greci �i teologi cre�tini, Edit. Marineasa, 
Timi�oara, 2006.  

Moreschini Claudio; Norelli Enrico: Istoria literaturii creştine vechi greceşti şi latine. Vol. I 
� De la Apostolul Pavel la Constantin cel Mare, trad. H. Stănciulescu şi G. Sauciuc, Edit. 
Polirom, Iaşi, 2001; Vol. II/1 & II/2 � De la Conciliul de la Niceea pînă la începuturile 
Evului Mediu, trad. E. Caraboi, D. Cernica, E. Stoleriu şi D. Zămosteanu, Edit. Polirom, 
Iaşi, 2004. 

Nandriş Grigorie, Umanismul picturii murale post bizantine, vol II: Umanismul picturii 
murale post bizantine din estul Europei, Bucureşti, Edit. Meridiane, 1985. 



27 

 

Nyssen Wilhelm, Theologie des Bildes, Edit. Koinonia- Oriens, Köln, 1998.  

Panofsky Erwin, Artă şi semnificaţie, Bucureşti, Edit. Meridiane, 1980. 

Păcurariu Mircea, Cultura teologică românească. Scurtă prezentare istorică, Edit. Basilica a 
Patriarhiei române, Bucureşti, 2011. 

Pimen Suceveanul, Învăţătura ortodoxă despre icoane; Edit. Arhiepiscopiei Sucevei şi 
Rădăuţilor; Suceava, 2007. 

Plămădeală Antonie, Tradiţie şi libertate în spiritualitatea ortodoxă, cu pagini de Pateric 
românesc şi o prefaţă de dr. Dumitru Stăniloae, Edit. Reîntregirea , Alba iulia, 2004.  

Podlacha Wladislaw, Pictura murală din Bucovina în �Umanismul picturii murale bizantine�, 
vol. I, prefa�ă de Vasile Drăgu�, traducere de Grigore Nandriş şi Anca Irina Ionescu, 
note Grigore Nandriş şi Anca Vasiliu, Edit. Meridiane, Bucureşti, 1985. 

Popescu Dumitru, Teologie şi cultură, EIB, Bucureşti, 1983. 

Popescu Teodor M., Biserica şi cultura, EIB, Bucureşti, 1996. 

Quenot Michel, Icoana, fereastră spre absolut, Edit. Enciclopedică, Bucureşti, 1993. 

Radu Dumitru Gh., Despre înnoirea şi îndumnezeirea omului în Hristos,  Edit. Mitropolia 
Olteniei, Craiova, 2007. 

Schönborn Christoph, Icoana lui Hristos. O introducere teologică, traducere Pr. Dr. Vasile 
Răducă, Edit. Anastasia, Buc.1984. 1996 

Semen Petre �i Petcu Liviu, Părin�ii capadocieni, Edit. Funda�iei Academice AXIS, 2009. 

Semen Petre, Chifăr Nicolae, Icoana - teologie în imagini, Edit. Corson, Iaşi, 1999. 

Sendler Egon, Icoana, chipul nevăzutului, Edit. Sofia, Bucureşti, 2005, 

Sendler Egon, Icoanele bizantine ale Maicii Domnului, traducere Măriuca şi Adrian 
Alexandrescu, Edit. Sophia, 2008. 

Simon Marcel, La civilisation de l�Antiquité et le Christianisme, Paris, Edit. Arthaud, Série 
�Les Grandes Civilisations�, 1972.  

Solcanu Ion I., Artă şi societate românească (secolele XIV � XVIII), Bucureşti Edit. 
Enciclopedică, 2002. 

Stănculescu Ileana, Il giudizio universale nella pittura murale esterna del nord della 
Moldovia, Centro di eccelenza per lo studio dell�immagine, Università di Bucarest,   
prefazioni Cătălina Velculescu, Henry Mavrodin, Edizioni Aspasia, Bologna, 2011 

Stăniloae Dumitru, Sfânta treime sau la început a fost Iubirea,  EIB, Bucure�ti, 2005 

Stăniloae Dumitru, Chipul nemuritor al lui Dumnezeu, Edit. Mitropoliei Olteniei, Craiova, 
1987. 

Stăniloae Dumitru, Spiritualitate �i comuniune în Liturghia ortodoxă, Ed. I. Edit. Mitropoliei 
Olteniei, Craiova, 1986, ed a II-a, EIB, Bucure�ti, 2004.  

�tefănescu Melchisedec, Tratat despre cinstirea �i închinarea icoanelor, Edit. Sophia, 
Bucure�ti, 1980. 

Ştefănescu I.D., L� illustration des Liturgies dans l�art de Byzance et de l�Orient, Bruxelles, 
Edit. Université libre de Bruxelles, Institut de philologie et d�histoire orientales, 1936. 

Ştefănescu I.D.,Iconografia artei bizantine şi a picturii feudale româneşti, Edit. Meridiane, 
Bucureşti, 1973. 

Tarabukin Nikolai Mihailovici, Sensul icoanei, traducere Vladimir Bulat, Edit. Sophia, 
Bucureşti.  



28 

 

Tatakis  Basile, Filosofia bizantină, trad. din limba franceză Eduard Florin Tudor, studiu 
introductiv şi postfaţă Vasile Adrian Carabă, prefaţă Emile Brehier, Edit.  Nemira, 
Bucureşti, 2010. 

Tenace Michelina, Creştinismul bizantin (istorie, Teologie, tradiţii monastice), Edit.  Cartier, 
Chişinău, 2005. 

Theodorescu Răzvan, Solcanu Ion, Sinigalia Tereza, Artă şi civilizaţie în timpul lui Ştefan cel 
Mare, România, Ministerul Culturii şi Cultelor, 2004. 

Theodorescu Răzvan, Bizanţ, Balcani, Occident la începuturile culturii medievale române 
(secolele X � XIV), Edit. Academiei Române, Bucureşti,1974. 

Theodorescu Răzvan, Civilizaţia românilor între medieval şi modern. Orizontul imaginii 
(1550 � 1800), Vol. I, Edit. Meridiane, Bucureşti,1987. 

Tristan Frédérick, Primele imagini creştine. De la simbol la icoană, sec. II - VI, traducere 
Elena Buculei, Ana Boro�, Edit. Meridiane, Bucureşti. 2000.  

Uspensky Leonid, Ce este icoana?, traducere Vasile Manea, Edit. Reîntregirea, Alba Iulia, 
2005. 

Uspensky Leonid, Lossky Vladimir, Călăuziri în lumea icoanei, traducere Anca Popescu, 
Edit. Sophia, Bucureşti, 2003. 

Uspensky Leonid, Teologia icoanei în Biserica Ortodoxă, traducere şi studiu introductiv 
Teodor Baconsky, Edit. Anastasia, 1994 (re ed. 2009?). 

Vasilescu D., Ene Elena, Icoană şi iconari în România: cât Bizanţ, cât Occident?, Edit. 
Trinitas, Iaşi, 2009. 

Vasiliu Anca, Monasteres de Moldavie: XIVe � XVIe siecles. Les Architectures de l�image, 
Milano-Paris, Edit. Humanitas, Editoriale Jaca Book, Éditions Paris-Méditerranée, 1998. 

Vătăşianu Virgil, Pictura murală din Nordul Moldovei, Bucureşti, Edit. Meridiane, 1974. 

Vlăduţescu Gheorghe, Interferenţe, Edit. Academiei Române; Bucureşti, 2010. 

Winkler Dietmar W. etc., Bisericile din Răsărit. O scurtă introducere, traducere din germană 
de Ileana Sgarbură, Edit. Arhiepiscopiei Romano � Catolice de Bucureşti, Bucureşti, 
2003.  

b) Culegeri de studii şi articole/ Studii şi articole în culegeri 

Academia Română, Secţia de ştiinţe istorice şi arheologie, Istoria românilor, vol. IV  De la 
Universalitatea creştină la Europa �patriilor�, comitetul de redacţie al volumului acad. 
Ştefan Ştefănescu, acad. Camil Mureşan, redactori responsabili, prof univ.dr. Tudor 
Teoteoi, secretar,  Edit.  Enciclopedică, Bucureşti, 2001. 

Achimescu Nicolae, Dumnezeu cel mai presus de noi în DTF, p. 122 � 13 

Afloroaie �tefan, Idei �i reprezentări ontologice în proximitatea teologiei, în DTF, p. 27-34 

Alexandrescu Adrian Matei, Pentru o erminie a sfinţilor români,  în vol. �Studia Historica et 
Theologica � Omagiu Prof. Emilian Popescu�, Edit. Trinitas, Ia�i, 2003, p. 227 - 237. 

Anghelescu Gheorghe F., La valeur de la notion du temps dans la philosophie de la science et 
dans la theologie patristique orientale de langue grecque. Divergence et convergence în 
�Analele Universită�ii Craiova, DrobetaTurnu Severin Seria Colegiu, f,a sc.2 - �tiinte 
Socio-Umane anu III, nr. 6, p. 150-159. 

Balş Gheorghe, Bisericile moldoveneşti din veacurile al XVII-lea şi al XVIII-lea, Bucureşti, 
Institutul de arte grafice E. Marvan 1933; (Începuturile  arhitecturii bisericeşti din 
Moldova, discurs rostit în şedinţa solemnă a Academiei, 9 iunie 1925.) 



29 

 

Bodogae Teodor, Cultura teologică în Răsărit, în �Istoria bisericească universală�, vol. I, ed. 
a II-a, EIB, Bucureşti, 1975. p. 376 � 389. 

Cinstirea Sfintelor icoane în Ortodoxie. 1220 de ani de la Sinodul al VII-lea Ecumenic, 
Mitropolia Moldovei şi Bucovinei, Comisia Română de studiu şi Istoria creştinismului, 
Neamţ 2007, Edit. Trinitas, 2008. 

Ciobanu Constantin Ion, �Cinul" din pictura exterioară a Moldovei şi �iconostasul înalt rus", 
în vol. �Artă, Istorie, Cultură. Studii în onoarea lui Marius Porumb�, Cluj-Napoca, 2003. 

Coman Constantin, Prin fereastra bisericii sau o lectură teologică a realită�ii, Edit. 
Bizantină Bucure�ti, 2007. 

Eşanu Andrei, Eşanu Valentina, Epoca lui Ştefan cel Mare. Oameni, destine şi fapte, Edit. 
Institutului cultural Român, Bucureşti, 2004.  

Eşanu Andrei, Eşanu Valentina, Moldova medievală, Structuri militare şi ecleziastice, Studii. 
Edit. Arc, Chişinău, 2001. 

Garidis Miltiadis Miltos, La peinture murale dans le monde orthodoxe après la chute de 
Byzance (1450-1600) et dans les pays sous domination etrangère, Athènes, Edit. C 
Sanos, Librairie des amis des livres, 1989. 

Gândirea Evului Mediu. Între Antichitate şi Renaştere, traducere, selecţia textelor, note de 
Octavian Nistor, Vol. 1 şi 2, Bucureşti, Edit.  Minerva, 1984. 

Gavriluţă Nicu, Religie, filozofie �i dialog intercultural, în DTF, p. 73 � 121. 

Grabar André, L�origine des façades peintes des églises moldaves, în �Mélanges offerts a 
Nicolae Iorga�, Paris, 1935, p.365 � 383; 

Grecu Vasile, Antike Philosophen in der Kirchenmalerei des Morgenlandes, în �Comptes 
rendus du Congres des études byzantines de Bucarest�, Bucureşti, 1923. 

Grecu Vasile, Contribuţii la studiul izvoarelor manualului de pictură bizantină, în  �Închinare 
lui Nicolae Iorga cu prilejul împlinirii vîrstei de 60 de ani�, Cluj, Edit.  Institutului de 
Istorie Universală, 1931, p.189-195. 

Grecu Vasile, Filosofi păgâni şi sibile, Extras din �Arta şi tehnica grafică�, Caiet  10, 
Bucureşti, 1940, p.30-41. 

Guliciuc Emilia, Sub straşinile credinţei, în "Sfânta Mănăstire Voroneţ. 520 de ani. 25 mai -
14 septembrie 2008", Edit. Muşatinii, Suceava, 2009, p.163-171.  

Guliciuc Viorel, O dublă mişcare a gândului, în "Sfânta Mănăstire Voroneţ 520 de ani. 25 
mai -14 septembrie 2008", Edit.  Muşatinii, Suceava, 2009, p.171-175. 

Henry Paul, Folklore et iconographie religieuse. Contribution a l�étude de la peinture 
moldave, în �Bibliotheque de l�Institut français de Hautes-Études en Roumanie�I , 
Mélanges, 1927,   p. 63-97. 

Henry Paul, Quelques notes sur la representation de l�Hymne Akathiste dans la peinture 
murale exterieure de Bukovine, în �Extrait de la Bibliotheque de l�Institut français de 
Hautes-Études en Roumanie, II, Mélanges,1928�, Bucureşti, 1929, p. 33-49; 

Istudor I., Un fenomen de alterare a culorilor în pictura murală de la Voroneţ, p. 65 � 66; 
Noţiuni de chimia picturii, p.92. în: �Sfânta Mănăstire Voroneţ 520 de ani. 25 mai -14 
septembrie 2008�, (coord. monahia Gabriela PLATON), Edit.  Muşatinii, Suceava, 2009. 

 Filosofia bizantină, trad din limba franceză Eduard Florin Tudor, studiu introductiv şi 
postfaţă Vasile Adrian Carabă, prefaţă Emile Brehier, Edit.  Nemira, Bucureşti, 2010. 

M�le Emile, L'art religieux aux XII siécle en France, a II a edi�ie, Paris, 1924, �Melanges�, 
1928. Institut Français des Hautes Etudes en Roumanie, II, Bucarest, 1929. 



30 

 

Mitropolia Moldovei şi Bucovinei, Hristos în Moldova, vol. I. Antologie de documente şi 
studii privind Mitropolia Moldovei, 1401-2001, Edit. Trinitas, Iaşi 2001. 

Nasta Aurora, Sources orientales dans l�iconographie sud-est européenne. L�arbre de Jessé, 
în Actes du premier Congres international des études balkaniques et sud-est européennes: 
Sofia, 26.08.1966 � 01.09.1966, T.II, Archéologie, Histoire de l�antiquité, Arts. Sofia, 
1969, p. 899 � 909. 

 Nyssen Wilhelm, Cu privire la Teologia Icoanelor, studiu de didicat cu fidelitate Prea 
Fericutului Patriarh al Bisericii ortodoxe Române Justinian �i tuturor prietenior cu ocazia 
Anului Nou 1973, Ed. Patriarhiei Române, Bucure�ti, 1973. 

Obreja Daniela Răducănescu, Încifrarea şi descifrarea textului biblic prin simbolul iconic în 
vol. Conferinţa naţională Text şi discurs religios, vol. I, Iaşi 2009, p. 464 - 468. 

Olinici Cosmin, Ipostaze ale apofatismului în dialogul dintre teologie �i filozofie în DTF p 
382-403 

Onica Stelian, Rezonan�e iconografice capadociene, în �Din comorile teologiei Părin�ilor 
Capadocieni�, Edit. Doxologia, Mitropolia Moldovei �i Bucovinei, Ia�i, 2010, p.251-
257. 

Pătraşcu Damian-Gheorghe (coord),  Creştinism şi filosofie în sec. I-III , Edit.  Serafica, 2009.  

Popescu Dumitru, Rapports au XIV Congrés International Des Études Bizantines, 
rev.:�Teologie şi cultură�, EIB, Bucureşti, 1983. 

Repertoriul picturilor medievale din România, sec. XIV- 1450 în �Pagini de veche artă 
românească�, Vol. V, cuvânt înainte şi coordonator Vasile Drăguţ, autori: Bratu, Anca, 
Breazu Monica, Istudor Ion, Mocanu Maria, Popescu Maria Irina, Tugearu Liana, Edit. 
Academiei RSR, Bucureşti, 1985. 

Reşcanu �tefan, Dimitrie Cantemir � istoric al religiilor în �Dimitrie Cantemir � savant de 
dimensiune europeană: 300 de ani de la plecarea de la domnie. Simpozion na�ional 
Târgovi�te Bucure�ti Constan�a, 2011�, coord. Gheorghe F. Anghelescu, Edit. Mica 
Valahie, Bucure�ti, 2012. 

Sf. Vasile cel Mare. Închinare la 1630 de ani, «STUDIA BASILIANA» 3, Sympozion 
Cernica 2008, culegere şi publicare Emilian Popescu şi Mihai Ovidiu Căţoi, Edit.  
Basilica a Patriarhiei Române, Bucureşti, 2009. 

Simionescu Dan, Sibilele în literatura română, în Contribuţii privitoare la istoria  literaturii 
române, Bucureşti, 1928. 

Stăniloae Dumitru, Studii de teologie dogmatica ortodoxa, Edit. Mitropoliei Olteniei, 
Craiova, 1990. 

Stăniloae Dumitru, O teologie a  Icoanei/ studii, volum îngrijit de Ştefan Ionescu � Berechet, 
Matei Alexandru: Postfa�ă Taina icoanei la Părintele Stăniloae, Edit. Anastasia, 2005. 

Ştefănescu I.D., L�illustration des Liturgies dans l�art de Byzance et de l�Orient, Bruxelles, 
Edit. Université libre de Bruxelles, Institut de philologie et d�histoire orientales, 1936. 

Teodorescu Răzvan, Solcanu Ion, Sinigalia Tereza, Artă şi civilizaţie în timpul lui Ştefan cel 
Mare, România, Ministerul Culturii şi Cultelor, 2004. 

Teoteoi T., Vătăşianu Virgil, Cultura în secolele XIV-XVI  în �Istoria românilor vol. IV. De la 
Universalitatea creştină către Europa Patriilor�, Comitetul de redacţie al vol. acad. Ştefan 
Ştefănescu şi acad. Camil Mureşanu, redactori responsabili, prof. univ. dr. T. Teoteoi, 
secretar, Edit. Enciclopedică, 2001 

Trubeţkoi, Trei Eseuri despre icoană, tradusă de Boris Buzilă, Edit. Anastasia, 1965. 

Vlăduţescu Gheorghe, Argumentul ontologic în construţia filosofică în DTF, p 7-17 



31 

 

 

c) Studii �i articole în periodice:  

Alexandrescu Adrian Matei, Duminica Ortodoxiei �i cinstirea sfintelor icoane, în �ST� 
XXXVI (1984) nr. 7-8, p. 533 - 546. 

Alexandrescu Adrian Matei, Despre organizarea lucrărilor de pictură bisericească, în �BOR-
CII�, 1984, nr. 9 - 10, p. 613 � 622. 

Anghelescu Gheorghe F., Energia Logosului în filosofia antică de limbă greacă în �Teologia 
pontica�, Anul I (2008), nr. 3-4, iul.-dec., Universitatea Ovidius Constanţa. 

Bârsănescu Ştefan, Filosofii de la Suceviţa în �Magazin istoric�, anul I, nr. 8, Bucureşti, 1967. 

Branişte Ene, Teologia icoanelor în �ST� seria II, anul IV, nr. 3-4, mar.-apr., 1952. 

Branişte Ene, Iconografia creştină ca disciplină de studiu şi cercetare în �ST� seria II, anul 
XIV, nr. 5-6, mai-iunie, 1962. 

Buchiu Ştefan, Chipul lui Dumnezeu în om, temei al aspiraţiei omului către Dumnezeu, în 
�BOR�, an CXVI, nr. 7-12, iul.-dec., 1998. 

Caraza I., Sfânta Scriptură şi Sfintele Icoane la Sfinţii Părinţi în �GB�, nr.1-4, 2003. 

Ceremuhin P. A., Caracteristicile teologici bizantine, traducere Baraschiv V. Ion, în �MB�,    
nr. 4-6, an XVI, 1966. p. 398-409.  

Ciobotea Daniel, Iconografia ortodoxă � memoria vizuală a Bisericii, în �Ort�, 3/1989, p. 
113. 

Ciobotea Daniel, Timpul şi valoarea lui pentru mântuire în ortodoxie, în �Ort�, an XXIX, 
nr.2, apr.-iun. Bucureşti, 1997, p. 196-207. 

Cojocaru Constantin, Mitropolitul Grigorie Roşca, în �MMS� Studii, XXXX, 1978, nr. 1-2,        
p. 61-70. 

Coman Ion G., Frumuseţea gândirii patristice, în �GB�, nr. 1-4, 1997. 

Corneanu Nicolae, Literatura autohtonă a Evului Mediu timpuriu şi confluenţele ei europene 
� Literatura ponto-danubiano-carpatică şi contextul ei european în �Daco-Romania�, 
revistă de studii şi cercetări despre literatura străromână, an I, nr.5, 2007. 

Costea Constanţa, The Life of Saint Nicholas in Moldavian Murals. From Stephen the Great 
(1457�1504) to Jeremiah Movila (1596�1606), în �RRHA-BA�, XXXIX � XL, 
2002/2003,  p. 25�50. 

Crăciunaş Irineu, Bisericile cu pictură exterioară din Moldova, în �MMS�, 1969, nr. 7 - 9,      
p. 406 - 444; 1970, nr. 3 - 6, p. 133-153 �i nr. 9 - 10, p. 480 - 520.  

Drăguţ Vasile, Du nouveau sur les peintures murales extérieures de Moldavie. 
Considerations historiques et iconografiques, în �RRHA-BA�, 1987, nr. 1-2, p. 49 - 84. 

Dumitraşcu Nicu, Consideraţii asupra primei perioade iconoclaste, în �AB�, nr. 10-12/1995,     
p. 47-55. 

Dumitraşcu Nicu, The Icon: The Unwritten Theology of Divine Light [with Patristic 
References], în �Annali di Studi Religiosi�, Bologna, 8/2007, p. 141-142. 

Fecioru D., Teologia icoanelor la Sf. loan Damaschin în �Ort� anul XXXIV, nr.1, p. 28-42, 
1982.  

Garidis Miltiadis-Miltos, Contacts entre la peinture de la Grece du nord et des zones 
centrales balkaniques avec la peinture moldave de la fin du XVe siecle, în �ACIEB�, an 
XIV, vol.II, 1975, p. 563-569.  



32 

 

Grecu Vasile,Versiunile româneşti ale erminiilor de pictură bizantină, în �CC�, Anul I, 1924,   
p. 109-174. 

Grecu Vasile,Manualul de pictură a lui Dionisie din Furna în româneşte, extras din �CC�,     
nr. VII, 1931, p. 51 - 59. 

Grecu Vasile,O ediţie critică a manualului de pictură bizantină, în �CC�, nr. IX, 1935,            
p. 105-128. 

Grecu Vasile,Filosofi păgâni şi sibile, Extras din �Arta şi tehnica grafică�, Caiet 10, 
Bucureşti, 1940, p. 30 - 41. 

Grecu Vasile,Erminii de pictură bizantină, Cernau�i 1942, Institutul de arta grafică �i editura 
Glasul Bucovinei, extras din revista �Candela� anul 1939-1941 

Ioniţă Viorel, Sfântul Ioan Damaschin, apărător al cultului sfintelor icoane în �ST�, seria a 
II-a, anul XXXII, nr 7-10, septembrie-decembrie 1980. 

Isopescu D., Sfântul Daniil Sihastrul în �Îndrumarul bisericesc misionar �i patriotic (III), 
Edit. Mitropoliei Moldovei �i Sucevei, Ia�i, 1987, p. 99-102.  

Istudor Ioan, Balş I., Contribuţii la cunoaşterea materialelor folosite în pictura murală 
exterioară a bisericilor de secolul al XVI-lea din Bucovina şi la unele probleme de 
tehnică, în �RM�, 1968, 5, (6), 491-497. 

Lossky Vladimir, Chip şi asemănare, în �ST�, seria a II-a, an XLIII, nr. 1, ian.-febr., 1991. 

Lucrările simpozionului Vasile Drăguţ - 75 de ani de la naştere � 2003 în �BCMI�, Anul XII-
XVI, Nr. 1, Bucureşti, 2005. 

Marinescu Adrian, Părintele bisericesc sau Sfântul Părinte martor �i organ al lucrării 
Sfântului Duh în biserică �i în membrii acesteia. No�iunea de părinte bisericesc în 
tradi�ia patristică, originea �i semnifica�ia ei teologică. Scriitorul cre�tere a bisericii 
vs. Scriitorul cre�tin. Partea I, în �ST� seria a III/a, anul V, nr. 1, ianuarie martie 2009, 
Bucure�ti,     p. 31 � 102. 

Mysliveć J., A propos de quelques ouvrages récents sur l�art de la chrétienté orientale, în 
�Byzantinoslavica�, XXX, nr. 2, Prague, 1969, p. 253 � 299. 

Mysliveć J., A propos de la littérature récente sur la peinture des icônes, în 
�Byzantinoslavica� XXXI, nr. 2, Prague, 1970, p. 244 - 258.  

Nasta Aurora, Sources orientales dans l�iconographie sud-est européenne. L�arbre de Jessé, 
în Actes du premier Congres international des études balkaniques et sud-est européennes: 
Sofia, 26.08.1966 � 01.09.1966, T.II, Archéologie, Histoire de l�antiquité, Arts.Sofia, 
1969, p. 899 � 909. 

Păcurariu Mircea: Sfântul Ioan Gură De Aur în Biserica românească în �RT�, nr.4/2007.  

Petraru Gheorghe, Învă�ătura ortodoxă despre sfinte icoane, în �Îndrumător bisericesc, 
misionar �u patriotic (III)�, Ia�i, Edit. Mitropoliei Moldovei �i Sucevei (III), 1987,          
p. 63-71. 

Popescu Dumitru, Actualitatea Teologiei trinitare a sfintilor Trei ierarhi, în rev. �Teologie şi 
cultură�, Bucuresti, 1993.  

Rus Remus, Problema cunoaşterii în teologia Sfântului Grigorie de Nazianz, ziarul 
�Lumina�, Duminică, 7 Iunie, 2009, Bucure�ti. 

Simpozionul Vasile Drăguţ-75 de ani de la naştere � 2003 în �BCMI�, anul XII-XVI, nr.1, 
2005.  

Stăniloare Dumitru, Hristologie şi iconologie în disputa din sec. VIII�IX, în �Ort�, XXXI,      
nr. 1-4, 1979, p. 15�53. 



33 

 

Stăniloare Dumitru, Lăca�ul bisericesc propriu zis, cerul pe pământ sau centrul liturgic al 
crea�iei, în �MO�, XXXI, 1981, nr. 3-4. 

Stăniloare Dumitru, De la crea�iune La întruchiparea Cuvântului �i de la simbol la icoană 
în �GB� XVI, 1957, nr. 12, p. 860-867 

Stăniloare Dumitru, Simbolul ca anticipare �i temei al posibilită�ii Icoanei în �ST�, VII, 
1957, nr. 7-8, p. 428-446. 

Stăniloare Dumitru, Considera�ii în legătură cu sfintele icoane, în �Gândirea�, an XXI 
(1942), extras în �GB� LIII, 1997, nr. 1 - 4, p. 51 - 62. 

Stăniloare Dumitru, Idolul ca chip al naturii divinizate �i icoana ca fereastră spre 
transcenden�a dumnezeiască,  în �Ort� XXXIV, 1982, nr.1, p.12-27. 

 Streza Ciprian, Sfânta Liturghie - simbol şi icoană a Împărăţiei Cerurilor, în �RT�, 
nr.3/2008. 

�tefănescu I. D., Relations artistiques roumano-byzantines. Aperçu général, în �ACIEB� 
(XIV), V. I, Edit. Academiei RSR, Bucureşti,1974, p. 497�508; 

�tefănescu I. D., L�évolution de la peinture religieuse en Bukovine et en Moldavie, depuis les 
origines jusqu�au XIX-e siecle. Nouvelles recherches în �Étude iconographique�, Edit. 
Librairie Orientaliste Paul Geuthner, Paris, 1929;  

Taylor Michael D., A historiated Tree of Jesse, în �Dumbarton Oaks Papers�, nr. 34-35, 
Washington, Edit. Center for Byzantine Studies, 1980-1981, p.125 � 176. 

Turcu Constantin, Daniil Sihastru. Figură istorică, legendară şi bisericească, în �SCI�, an 
XX(1947), vol. 3, serie nouă, p. 256 

Ulea Sorin, Originea şi semnificaţia ideologică a picturii exterioare moldoveneşti, I, în     
�SCIA-AP� X, 1972 

Vasiliu Anca Le mot et le verre. Une définition médiévale du �diaphane�, în �RRHA-BA�,       
T. XXX, 1993. 

Vasiliu Anca, L�icône et le regard de Narcisse în �Χώрα, Revue d'études anciennes et 
médiévales. Philosophie, Théologie, Sciences�, nr. 1/2003, revue annuelle, Edit. 
Meridiane, Bucureşti, 2003, p. 9-38. 

 Watson Arthur, The Imagery of the Tree of Jesse on the West Front of Orvieto Cathedral, în 
Fritz Saxl 1890 � 1948. A volume of Memorial Essays from his Friends in England, 
London, 1957, p.149 � 164.  

 

d) Cataloage, expozi�ii, albume: 

Arta creştină în România, Secolul XV  (Studiu introductiv şi prezentarea planşelor), IV, EIB, 
Bucureşti, 1985. 

Arta creştină în România, vol. V şi VI, studiu introductiv Vasile Drăguţ, EIB, Bucureşti, 1989. 

Arta de tradiţie bizantină în România / texte: Adela Văetişi; Edit. Noi Media Print, Bucureşti, 
2008. 

Arta din Moldova de la Ştefan cel Mare la Movileşti. Popa Corina, Sabados Marina Ileana, 
Muzeul Naţional de Artă  al României, Bucureşti, 1999. 

Arta gotică în România, Drăgut Vasile; Edit. Meridiane, Bucure�ti, 1979. 

Arta românească Preistorie, Antichitate, Ev. Mediu, Renaştere, Baroc, Vol. I,, Edit. Meridiane, 
Bucureşti, 1982; editată şi în limbile franceză şi engleză (1984). Reeditată, în variantă 
revăzută, Edit. Vremea, Bucureşti, 2000. 



34 

 

Bucovina. La peinture murale moldave aux XVe � XVIe siecles, Album, text de Răzvan 
Theodorescu, Edit. Comisiei Naţionale a României pentru UNESCO, Bucureşti, 1994; 

Catalogul expoziţiei itinerante UNESCO, Un chapitre unique de l�art universel: les églises à 
peinture murale extérieure de la Moldavie, Bucureşti, 1979. 

Cultura bizantină în România, expoziţie, Barnea Ion, Iliescu Octavian, Nicolescu Corina, 
Comitetul de Stat pentru cultură şi artă, Bucureşti, 1971. 

Monumente istorice bisericeşti din mitropolia Moldovei şi Sucevei, Introducere Drăguţ  Vasile, 
Nicolescu Corina, Edit. Mitropolia Moldovei şi Sucevei, Iaşi, 1974. 

Patrimoniul universal. Natura şi cultura protejate de UNESCO. Europa centrală şi de sud-est, 
Edit. Schei Braşov, 1998. 

Pictura murală din Moldova. Sec. XV - XVI, Album editat şi în limba engleză, germană, rusă, 
franceză, spaniolă, text Vasile Drăguţ, antologie de imagini Petre Lupan,                   Edit.  
Meridiane, Bucureşti, 1982. 

Pictura românească în imagini, Drăguţ Vasile, Grigorescu Florea Dan, Mihalache Marin,       
Edit.  Meridiane, Bucureşti, 1976.  

Repertoriul picturilor medievale din România, Anca Bratu, Monica Breazu, Ion Istudor, Maria 
Mocanu, Maria Irina Popescu, Liana Tugearu, Edit. Meridiane, Bucureşti, 1983. 

Sinigalia Tereza; Puşcaşu Voica Maria, Mănăstirea Probota, Edit. Meridiane, Bucureşti, 2000; 

Un chapitre unique de l�art universel: les églises à peinture murale extérieure de la Moldavie, 
Catalogul expoziţiei itinerante UNESCO, prefaţa Vasile Drăguţ, 1979. 

 

IV. Fresca Voroneţului.  

Balş Gheorghe, Bisericile moldoveneşti din veacurile al XVII-lea şi al XVIII-lea, Bucureşti, 
Institutul de arte grafice E. Marvan 1933. 

Balş Gheorghe, Începuturile arhitecturii bisericeşti din Moldova, discurs rostit în şedinţa 
solemnă a Academiei, 9 iunie 1925. 

Biserica Vorone�, Edit. Junimea, Ia�i, 1971. 

Biserica Vorone�, �MMS�, Ia�i, 1966. 

Boldura Oliviu, Elemente complementare privind pictura de la biserica mănăstirii Vorone�, 
în RMI, 2007, nr. 1-2. 

Boldura Oliviu, Interven�ia de conservare � restaurare , o etapă pentru conservarea în timp 
a picturilor murale de la biserica mănăstirii Vorone�, în �Sfânta Mănăstire Vorone� 
520 de ani: 25 mai 14 septembrie 2008. Mărturii de trăire în istorie�, sesiune de 
comunicări (2008; Vorone�), coord. Monahia Gabriela Platon, Edit. Mu�atinii Suceava, 
2009, p. 199-215. 

Boldura Oliviu, Pictura murală din nordul Moldovei - Modificări estetice şi restaurare, 
Centrul de Cercetare, Conservare şi Restaurare Bucovina, Suceava, 2010. 

Boldura Oliviu, Pogonat Tatiana, Conservarea �i restaurarea picturilor murale exterioare de 
la biserica monument istoric a fostei mănăstiri Vorone�, în BOR,   nr. 11-12, 1989. 

Bratu Bogdan, Icoana împărăţiei Pictura exterioară a bisericilor Moldovei, Mănăstirea 
Sfântul Ioan Cel Nou, Suceava, 2010 

Brătulescu Victor, Frescele de la Vorone�, în �Arta grafică� dec. 1937, XII, p. 49-59, iunie 
�sept. 1938, p.67-89, Extras Bucure�ti, 1933.  

Cadafalch Iosef Puig y, Les églises de Moldavie. Contributions à l'étude de l'origine de leur 
forme decorative, în �Bulletin de la Seczion historique de l�Académie Roumaine�, 1924.  



35 

 

Cinteza - Buculei Ecaterina, Le programme iconographique du narthex de l�église du 
monastère de Voroneţ, în RRHA BA, XXX, 1993, p. 3�24. 

Ciobanu Constantin Ion, Programul iconografic al bisericii Sfântul Gheorghe a Mănăstirii 
Voroneţ, în Andrei Eşanu, Valentina Eşanu, �Mănăstirea Voroneţ. Istorie. Cultură. 
Spiritualiate�, Edit. Pontos, Chişinău, 2010. 

Ciobanu Constantin Ion, Programul iconografic al bisericii Sfântul Gheorghe a mănăstirii 
Voroneţ, în Arta � 2010, seria Arte vizuale, Chişinău, 2010, p. 5�21;  

Ciobanu Constantin Ion, Profeţiile înţelepţilor antichităţii de la biserica Sfântul Gheorghe a 
mănăstirii Voroneţ  în SCIA-AP, serie nouă, tom 1 (45), Bucureşti, 2011, p. 12. 

Comarnescu Petru, Voroneţ. Fresques des XV-e et XVI-e siècles, Edit. în limbi străine 
Bucureşti,1959. 

Comarnescu Petru, Îndreptar artistic al monumentelor din nordul Moldovei. Arhitectura şi 
fresca în sec. XV -  XVI, Casa Regională a Creaţiei Populare, Suceava, 1961. 

Comarnescu Petru,Voroneţ, Edit. Meridiane, Bucureşti, 1965 �i 1967.  

Costea Erast, Mănăstirea Vorone�, Cernău�i, 1943.  

Demciuc Vasile, Via�a Sfântului Ioan cel Nou de la Suceava în programele iconografice ale 
Bisericilor din Moldova, în �Sfânta Mănăstire Vorone� 520 de ani�Mărturii de trăire în 
istorie�, p. 151-162 

Dragomir Silviu, Voroneţ, canoane care nu sunt obligatorii  în �Noi Tracii�, Anul XVI. Nr. 
152 -153, Iulie �August,  Centro Europeo di studii traci, Roma, 1987. 

Drăguţ Vasile, Arbore, Edit. Meridiane, Bucureşti, 1969. 

Drăguţ Vasile, Humor, Edit. Meridiane, Bucureşti, 1973. 

Dumitrescu Sorin, Chivotele lui Petru Rareş şi modelul lor ceresc, Edit. Anastasia, Bucureşti, 
2001. 

Eglise Saint Georges du Monastere de Vorone�. Saint Gerge Church of Vorone� Monastery, 
în România. Patrimoine mondial /wold heritage, coord. D. Lungu, T. Sinigalia. Edit. 
Ministerul Culturii �i Cultelor, Institutul na�ional al monumentelor istorice Bucure�ti 
Independent film 2007.  

Eşanu Andrei, Eşanu Valentina, Mănăstirea Voroneţ, Istorie. Cultură. Spiritualitate, Seria 
Istorii şi documente necunoscute- IDN. Monorafii, M4, coord. Sergiu Musteaţă, Edit. 
Pontos, Chişinău, 2010. 

Garidis Miltiadis Miltos, La peinture murale dans le monde orthodoxe après la chute de 
Byzance (1450-1600) et dans les pays sous domination etrangère, Athènes, Edit. C 
Sanos, Librairie des amis des livres, 1989. 

Grabar André, L�origine des façades peintes des églises moldaves, în �Mélanges offerts a 
Nicolae Iorga�, Paris, 1935, p. 365�383;  

Grecu Vasile, Influenţe sârbeşti în vechea iconografie bisericească a Moldovei, în �CC�, 
1935, p. 235 � 242 

Grigorescu Ioana, Diaconu Nicolae, Prezentarea unor elemente noi apărute cu ocazia 
restaurărilor de la Dragomirna, Suceviţa, Tazlău şi Voroneţ, Sesiunea Direcţiei 
Monumentelor Istorice, Bucureşti, 1963, p. 85�87;  

Guliciuc Emilia, Sub straşinile credinţei, în �Sfânta Mănăstire Vorone� 520 de ani�Mărturii 
de trăire în istorie�, p. 163-170.  

Guliciuc Viorel, O dublă mişcare a gândului, în "�Sfânta Mănăstire Vorone� 520 de 
ani�Mărturii de trăire în istorie�, p. 171-174. 



36 

 

Henry Paul, De l�originalite des peintures bucovinennes dans l�application des principes 
byzantins, în Byz, 1, 1924. 

Henry Paul, Folklore et iconographie religieuse. Contribution a l�étude de la peinture 
moldave, în �Bibliotheque de l�Institut français de Hautes-Études en Roumanie�I , 
Mélanges, 1927, p. 63-97. 

Henry Paul, L�arbre de Jessé dans les églises de Bukovine, în Extrait de la Bibliotheque de 
l�Institut français de Hautes-Études en Roumanie, II , Mélanges, 1928, Bucarest, Edit. 
Cultura naţională, 1929. p. 1 - 31;  

Henry Paul, Monumentele din Moldova de Nord. De la origini până la sfârşitul secolului al 
XVI-lea. Contribuţie la studiul civilizaţiei moldave, traducere din limba franceză, Les 
Églises de la Moldavie du Nord des origines à la fin du XVI siècle, ed. Ernest Leroux, 
Paris, 1930 de Constanţa Tănăsescu, prefaţa şi note Vasile Drăguţ, Edit. Meridiane, 
Bucureşti, 1984. 

Herea Gabriel, Pelerinaj în spaţiul sacru bucovinean, Edit. Patmos, Cluj Napoca, 2010. 

Istudor Ioan, Biserica mănăstirii Vorone�: retrospectivă asupra cercetărilor privind 
materialele �i tehnica picturilor murale  în �Sfânta Mănăstire Vorone� 520 de 
ani�Mărturii de trăire în istorie�, p. 216-234. 

Luţia Oreste, Legenda Sfântului Ioan cel Nou dela Suceava în frescurile dela Voroneţ, în 
Codrul Cosminului, I, 1924, Cernăuţi, 1925, p. 279�354;  

Mitric Olimpia, Reconstituirea zestei de valori bibliofile a mănăstirii Vorone�, la 520 de ani 
de la fondare în �Sfânta Mănăstire Vorone� 520 de ani�Mărturii de trăire în istorie�, 
sesiune de comunicări (2008; Vorone�), p. 245-270. 

Mitric Olimpia, Nouveaux éléments concernant la datation des iconostases des Monastér de 
Voroneţ et de Moldoviţa, RRHA-BA, Tomes XLI-XLII, Edit. Academiei Române, 2004 
� 2005, 

Mitric Olimpia, Elemente noi privind datarea iconostaselor de la Mănăstirile Voroneţ şi 
Moldoviţa, Anuarul Institutului de Istorie �A. D. Xenopol�, t,XLIII,XLIV, 2006-2007, p. 
165-169). 

Monumentele istorice bisericeşti din Mitropolia Moldovei şi Sucevei (Monografie), 
introducere Vasile Drăgu� �i Corina Nicolescu, Edit. Mitropoliei Moldovei �i Sucevei, 
Iaşi, 1974. 

Motrici Mircea, Bucovina, icoană spre cer, Edit. Muşatini, Suceava, 2001. 

Musicescu Maria Ana, Consideraţii asupra picturii din altarul şi naosul Voroneţului, în 
�Cultura moldovenească în timpul lui Ştefan cel Mare�, Edit. Academiei Bucure�ti 
1964, p. 363�417;  

Musicescu Maria Ana, Ulea Sorin, Voroneţ, edi�ia a II-a, Edit. Meridiane, Bucureşti, 1971.  

Musicescu Maria Ana, Berza M., Mănăstirea Suceviţa, Edit. Acad. RPR, Bucureşti,1958. 

Nicolescu Corina, Miclea Ion, Moldoviţa. Monument historique et d�art, Bucarest, Edit.  
Sport-Turism, 1978, p. 32. 

Noica �tefan, Arti�tii Vorone�ului  �i Leonardo da Vinci la 500 de ani în �Sfânta 
Mănăstire Vorone� 520 de ani�Mărturii de trăire în istorie�, p. 183-188. 

Nyssen Wilhelm, Pământ cântând în imagini:frescele exterioare ale mănăstirilor din 
Moldova,  Recomandare  de Iustinian,Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Traducere şi 
prefaţă pr. prof.dr. Dumitru Stăniloae, EIB, Bucureşti, 1978. 

Pimen Suceveanul, Ac�iuni pentru ocrotirea �i conservarea picturii la Vorone� în 
Indrumător bisericesc, misionar �i patriotic (II), Edit. Mitropoliei Moldovei �i Sucevei, 
Ia�i, Mănăstirea Neam� 1986, p. 97-101 



37 

 

Podlacha Wladislaw, Pictura murală din Bucovina în "Umanismul picturii murale  post 
bizantine", vol. I, prefaţă de Vasile Drăguţ, traducere de Grigore Nandriş şi Anca Irina 
Ionescu, note de Grigore Nandriş şi Anca Vasiliu, Edit. Meridiane, Bucureşti, 1985.  

Platon Gabriela, Sfânta Mănăstire Voroneţ 520 de ani. 25 mai -14 septembrie 2008 (coord.), 
Suceava, Edit.  Muşatinii, 2009. 

Platon Gabriela, Dezvăluirea sensurilor: �Judecata de Apoi de la Vorone�, rev Mănăstiri 
ortodoxe descoperă locurile sfinte, 3/2010,  Editura De AGOSTINI HELLAS SRL, 2010 

Platon Gabriela, Memoria documentelor în  �Sfânta Mănăstire Vorone� 520 de ani�Mărturii 
de trăire în istorie�, p. 121-141. 

Platon Gabriela, Dialogul culturilor şi civilizaţiilor. Sfanta Mănăsire Voroneţ, în Viorel 
Guliciuc (coord) Umanism educaţie, resurse umane, Edit. Didactică şi pedagogică, 2011, 
p.11-33. 

Platon Gabriela, Iconografie voroneţeană  în Andrei şi Valentina Eşanu, �Mănăstirea 
Voroneţ, Istorie. Cultură. Spiritualitate�, Edit.  Pontos, Chişinău, 2010. 

Pogonat Tatiana, Boldura Oliviu, Conservarea şi restaurarea picturilor murale exterioare de 
la biserica mănăstirii Voroneţ, în MIA. RM, Anul XX, nr. 2, Edit. Acad. Bucureşti, 1989, 
p. 56�65;  

Polizu Virgil, Principiul Vorone�ului în �Sfânta Mănăstire Vorone� 520 de ani�Mărturii de 
trăire în istorie�, p. 189-198. 

Sabados Marina Ileana Sabados, La datation des iconostases de Humor et de Voroneţ, în 
RRHA, BA, T. XLV, Bucureşti, 2008, p. 67�76;  

Sfânta Mănăstire Vorone�, studiu introductiv, note �i referin�e monahia Gabriela Platon, 
Monica Ioana Necula, prezentare artistica Stefan Orth, redactor de carte Margareta 
Kamla, consultant �tiin�ific Carmen Balan, prelucrare grafică ing.Dorel Pavel, Edit. 
Tausib, Sibiu, 2004. 

Simionovici Elena, Sfânta Mănăstire Voroneţ. Vatră de istorie românească şi de spiritualitate 
ortodoxă, Edit. Thausib, Sibiu, 2001; Edit. Mu�atinii, Suceava, 2008 

Simionovici Elena, Sfânta Mănăstire Vorone�. Icoane, Editura Mu�atinii, 2006. 

Simionovici Elena, Însemnări de minte �i de suflet în �Sfânta Mănăstire Vorone� 520 de 
ani�Mărturii de trăire în istorie�, Edit. Mu�atinii Suceava, 2009, p.271-275. 

Sinigalia Tereza şi Boldura Oliviu, Monumente Medievale din Bucovina, Edit. ACS, colecţia 
�Vetre de lumină�, 2010. 

Sinigalia Tereza, Puşcaşu Voica Maria, Mănăstirea Probota, Bucureşti, Edit.  Meridiane, 
2000.   

Solcanu Ion I. Voroneţ. Tradiţie şi adevăr istoric, în Arta istoriei. Istoria artei. Academicianul 
Răzvan Theodorescu la 65 de ani, Bucureşti, Ed. Enciclopedică, 2004, p. 67�82;  

Solcanu Ion I., Buzdugan Costache, Biserica Voroneţ, Iaşi, Edit. Mitropoliei Moldovei şi 
Sucevei, tip. Mănăstirea Neamţ, 1984.   

Solomonea Carmen Cecilia, Voroneţ, Popăuţi, Probota şi Moldoviţa. Metode tehnice ale 
picturii murale, Iaşi, 2009.  

Ştefănescu I D, L�évolution de la peinture religieuse en Bukovine et en Moldavie, Paris, 1928;  

Ştefănescu I D, L�évolution de la peinture religieuse en Bukovine et en Moldavie, depuis les 
origines jusqu�au XIX-e siecle. Nouvelles recherches în �Étude iconographique�, Edit. 
Librairie Orientaliste Paul Geuthner, Paris, 1929; 

Ştefănescu I D, Iconografia artei bizantine şi a picturii feudale româneşti, Edit. Meridiane, 
Bucureşti, 1973. 



38 

 

Taylor Michael D., Three local motifs in Moldavian Trees of Jesse, with an ex-cursus on the 
liturgical basis of the exterior mural programs, în RESEE, T. XII, nr. 2, Bucureşti, 1974, 
p. 267 � 275. 

Taylor Michael D., A historiated Tree of Jesse, în �Dumbarton Oaks Papers�, Nr. 34 � 35, 
Washington, 1980-1981. 

Theodorescu Răzvan, Solcanu Ion, Sinigalia Tereza, Artă �i civiliza�ie în timpul lui �tefan 
cel Mare, Ministerul Culturii �i Cultelor, 2004. 

Ulea Sorin: Originea şi semnificaţia ideologică a picturii exterioare moldoveneşti, I , în 
SCIA-AP  X, 1972 

Vasiliu Anca, Monasteres de Moldavie: XIVe � XVIe siecles. Les Architectures de l�image, 
Milano-Paris, 1998; 

Vătăşianu Virgil, Pictura murală din Nordul Moldovei, Bucureşti, Edit. Meridiane, 1974. 

Voroneţ, text introductiv de Maria Ana Musicescu, antologia imaginilor Sorin Ulea, Edit. 
Meridiane, Bucureşti, 1969 

Ulea Sorin, Originea �i semnifica�ia ideologică a picturii exterioare moldovene�ti, (I), în 
SCIA, T.X, nr.1, 1963,  

Zugrav, I., Monumente bisericeşti din Moldova. Voroneţul. în �MMS�, anul XXXIX,    nr. 1-
2 ianuarie - februarie 1963. 

 


